

श्रीमद्भगवत्पाठ्याधिवेशित

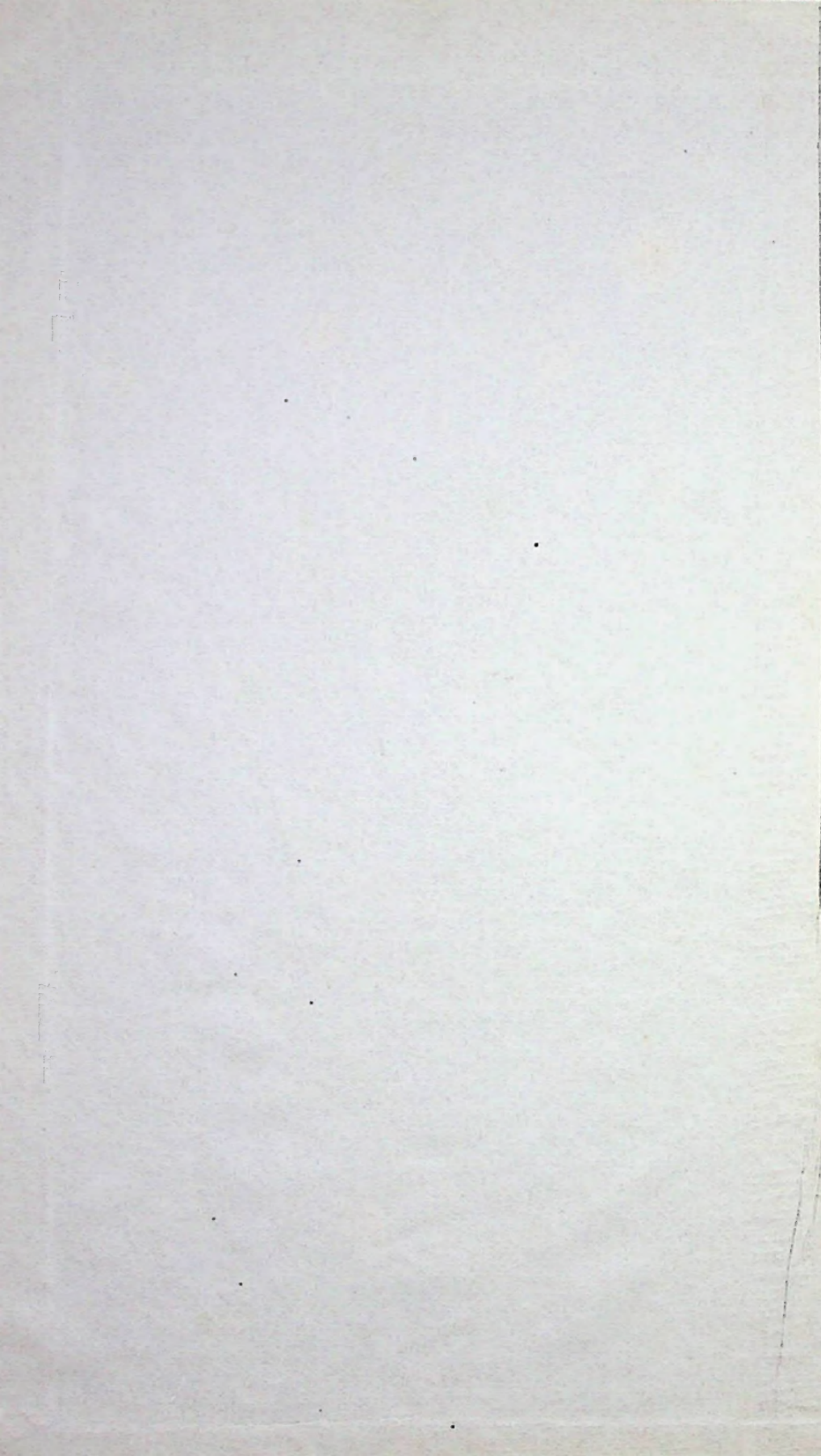
# तत्त्वचिन्ताभिष्ठो

अनुसारखण्डम्

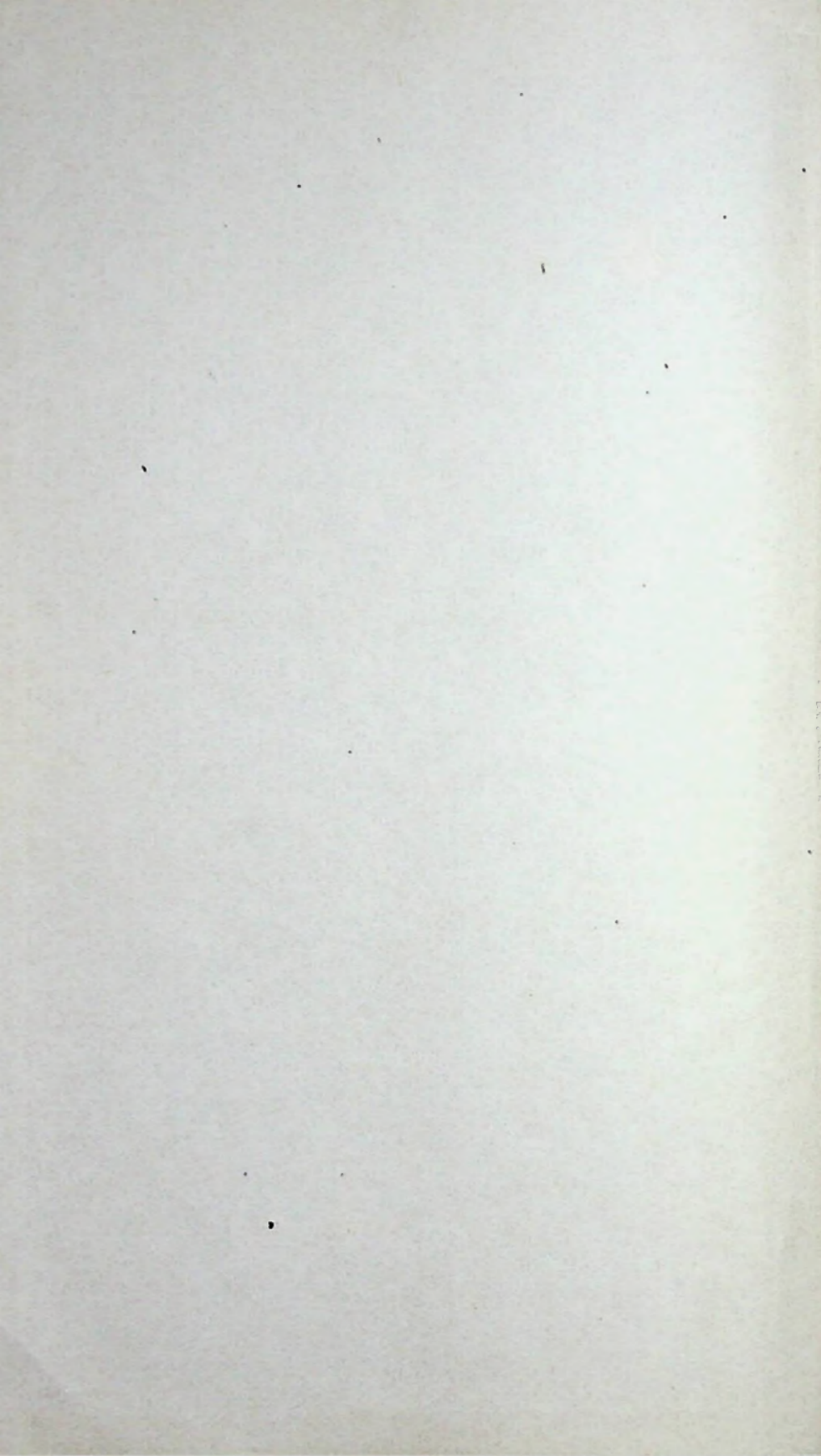
ईश्वरनामानपरम्

(द्वितीयो भाग : द्वितीय : परिच्छेद ३)

श्रीकामारव्यानाथतर्कवाचीशोन







॥ श्रीः ॥

श्रीमद्वग्नेशोपाध्यायविरचितं

# तत्त्वचिन्तामणौ

ईश्वरानुमानपरम्

अनुमानखण्डम्

श्रीजयदेवमिश्रविरचिताऽलोक-नामकटीकासहितम्

( द्वितीयो भागः द्वितीयः परिच्छेदः )

कालिकातास्थ-संस्कृतमहाविद्यालयाध्यापक-  
श्रीकामाख्यानाथतर्कवागीशेन  
परिशोधितम्



चौखम्बा संस्कृत प्रतिष्ठान

३८ यू० ए० बंगलो रोड, जवाहरनगर

दिल्ली ११०००७

( एशियाटिक सोसायटी, कलकत्ता के संस्करण से पुनर्मुद्रित )

प्रकाशक

**चौखम्बा संस्कृत प्रतिष्ठान**

( भारतीय संस्कृति एवं साहित्य के प्रकाशक तथा वितरक )

३८ यू. ए., बंगलो रोड, जवाहरनगर

पो० बा० नं० २११३

दिल्ली ११०००७

दूरभाष : २३६३९१

पुनर्मुद्रित

प्रथम संस्करण १९९०

मूल्य ३११-००

मुद्रक

श्रोजो मुद्रणालय

वाराणसी

THE  
TATTVACINTĀMANI  
OF  
GAÑGEŚA UPĀDHYĀYA

ĪŚVARĀNUMĀNA

*A portion of :*

ANUMĀNA KHANDA

With the Commentary 'Āloka' by  
Shri Jayadeva Mishra  
( Volume II : Part 2 )

Edited by  
Pt. Kamakhyanath Tarkavagish



CHAUKHAMBA SANSKRIT PRATISHTHAN  
38 U. A., Bungalow Road, Jawaharnagar  
D E L H I 110007

**CHAUKHAMBA SANSKRIT PRATISHTHAN**  
*Oriental Publishers & Distributors)*  
**38 U. A. Bungalow Road, Jawaharnagar**  
**Post Box No. 2113**  
**D E L H I 110007**  
**Telephone : 236391**

**Reprint Edition**

**1990**

**This Publication has been brought out with the  
financial assistance from Ministry of  
Education & Culture, Govt. of India.**

**If any defect is found in this book, please  
return the copy by V. P. P. for the cost of  
postage to the publisher for free exchange.**

**Printed in India**

## अकारादिकमेण विद्यहृची ।

ईश्वरानुमानखण्डस्य ।

विषयः ।

ई ।

ईश्वरानुमानप्रणाली १ । १ ॥

क ।

कारणत्वलक्षणं १४८ । ७ ॥

त ।

चिदण्डिमते मुक्तिपदार्थः १८२ । ८ ॥

द ।

दाहाद्यनुकूलातिरिक्तप्रक्तिवादिमतं ११६ । ७ ॥

दाहाद्यनुकूलातिरिक्तप्रक्तिवादिमतखण्डं १२२ । ४ ॥

दुःखाभावस्य पुरुषार्थत्वव्यवस्थापनं १७५ । १ ॥

प ।

प्राभाकरमते मुक्तिपदार्थः १७३ । ४ ॥

म ।

मुक्तिपदार्थविचारः १५६ । ७ ॥

मुक्तौ प्रमाणोपन्यासः १७७ । ४ ॥

व ।

विशिष्टाभावविचारः ६६ । २ ॥

स ।

संसर्गभावान्योन्याभावयोर्भेदोपायव्यवस्थापनं १०७ । ८ ॥

तत्त्वचिन्तामणि-तटौकाकारोऽवृत्तश्चोक-श्रुतीनां  
प्रतौकस्य अकारादिकमेण स्फृच्चौ ।

—००१५०—  
ईश्वरानुमानखण्डस्य ।

प्रतौकः ।

अ ।

अश्वरौरं वावसन्तं १७८ । ११ ॥

अहं सर्वस्य प्रभवः ८२ । १२ ॥

आ ।

आत्मा ज्ञातयः १७८ । ४ ।

आत्मा वा अरे श्रोतयः १५६ । ८ ॥ १७८ । ८ ॥ १८३ । १६ ॥

आनन्दं ब्रह्मणो रूपं १८१ । ३ ॥

उ ।

उत्तमः पुरुषस्त्वन्यः ८७ । ६ ॥

उभाभ्यामेव पद्माभ्यां १८६ । ५ ॥

क ।

काम्यानां कर्मणां न्यासं १८८ । ६ ॥

ज ।

जच्चे जातिस्मरो द्विजः १८७ । ४ ॥

ज्ञ ।

ज्ञानं प्रधानं न तु कर्महीनं १८६ । ११ ॥

ज्ञानामिः सर्वकर्माणि १६२ । ८ ॥

त ।

तस्मात् तत्वात्मये यत्तः १८६ । २ ॥

तांस्तु देवाः प्रपश्यति १४७ । ५ ॥

तावदेवास्य चिरं १६४ । ७ ॥

द ।

दुःखेनात्यन्तं विमुक्तः १६७ । १० ॥

ब्रह्मव्यः श्रोतव्यः १६७ । १६ ॥

न ।

न पपाठ गुरुप्रोक्तां १८७ । १ ।

नित्यं विज्ञानमानन्दं १८८ । २ ॥

न्यायागतधनः १२५ । ८ ॥

प ।

परिज्ञानाद्वैन्द्रक्तिः १८६ । ६ ॥

एरोडाशैर्यजेत् १३५ । ५ ॥

एष्वरपलाप्तेनापः १६५ । १ ॥

प्रतिष्ठितं पूजयेत् १४४ । ३ ॥

प्रधाने रागात् १६४ । ६ ॥

प्रोक्तिता ब्रौह्यः १३६ । २ ॥

भ ।

भिद्यते हृदयग्रन्थः १६२ । ५ ॥

म ।

माभुक्तं च्छौयते कर्म १६२ । ६ ॥

मोक्षाश्रमस्तुर्थो वै १८३ । १० ॥

व ।

विश्वतच्चकुरुत २७ । ४ ॥  
त्रौहिभिर्यजेत १३५ । ४ ॥  
त्रौहीनवद्वन्ति १३५ । ३ ॥ १४१ । २ ॥  
त्रौहीन् प्रोक्षति १४२ । ५ ॥

स ।

संन्यस्य सर्वकर्मादि २८५ । १३  
सक्तून् प्रोक्षति १४३ । १ ॥  
सत्येन लभ्यत्तपसा २८६ । ७ ॥  
स ब्रह्मसंस्थोऽमृतत्वमेति १८३ । ८ ॥  
खे स्ते कर्मण्णभिरुः १८५ । १८ ॥

---

तत्त्वचिन्तामणि-तटौकाकारधृतग्रन्थनाम्नां  
अकारादिकमेण सूची ।

↔↔↔↔↔↔↔↔

ईश्वरानुमानखण्डस्य ।

ग्रन्थनामानि ।

ज ।

जड़भरतोपाख्यानं १८६ । २० ॥

भ ।

भगवद्गीता १८८ । ५ ॥

व ।

विष्णुपुराणं १८६ । १ ॥

श ।

अुतिः १३५ । ३ । १५६ । ६ ॥ १६७ । १८ ॥ १७८ । १० ॥ १८७ । १६ ॥  
१८६ । ७ ॥ १६५ । १ ॥

स ।

सूतिः १८५ । १० ॥ १६३ । ५ ॥

—

तत्त्वचिन्तामणि-तटौकाकारोऽस्त्रिखितवैदिकशब्दानां  
अकारादिकमेण सूची ।

---

ईश्वरानुमानखण्डस्य ।

वैदिकशब्दः ।

अ ।

अपूर्वं १३६ । ३ ॥ १५५ । १ ॥

अवघातः १३५ । ३ ॥

द ।

दानं १३६ । ६ ॥

प ।

पुरोडाशः १३५ । ५ ॥

प्रयाजः १८४ । १७ ॥

प्रायस्त्वित्तं १५६ । १४ ॥ १६६ । ६ ॥

प्रोक्षणं १३५ । ७ ॥ १३६ । ५ ॥ १३७ । ७ ॥ १३६ । ३ ॥ १४१ । १० ॥

य ।

यागः १३५ । ७ ॥ १३६ । ६ ॥ १५५ । १ ॥

र ।

रात्रिसत्रं १७८ । ५ ॥

स ।

खण्डः १३७ । ३ १५४ । २० ॥

ह ।

होमः १६६ । ६ ॥

---



श्रीगणेशाय नमः ।

—○○○○—

## तत्त्वचिन्तामणौ

ईश्वरानुमानम् ।

—○—

एवमनुमाने<sup>(१)</sup> निरूपिते तस्माज्जग्निर्मातृपुरुष-  
धौरेयसिद्धिः, श्वित्यादै कार्यत्वेन घटवत्सकर्तृक-  
त्वानुमानात्<sup>(२)</sup> । ननु श्वित्यादि प्रत्येकं न पक्षः, तस्य

---

### ईश्वरानुमानालोकः ।

‘जगदिति कार्यजातमित्यर्थः, ‘तस्येति, प्रतिज्ञाकाले खख-  
पदेन तावदभिधानस्याग्नक्यलादित्युपलचणं, तावतामनन्तत्वादभि-  
धानखानेकसमयसाध्यतया तावत्पर्यन्तानुविधेय-स्येयः-प्रतिवादिना-

---

(१) ईश्वरानुमानप्रकरणस्य भयुरानाथकृतव्याख्याया दुष्प्राप्तत्वेन व्या-  
ख्यासहकारं विना दुर्वीधत्वेन चातिप्रामाणिक-जयदेवमिश्रद्वाता-  
लोकाख्यव्याख्यया सहितं तादृशप्रकरणं सुद्वितमिति ।

(२) श्वितिः तत्कर्त्तव्यका कार्यत्वात् घटवत् इत्यनुमानादित्यर्थः ।

स्वशब्देनाभिधातुमशक्यत्वात् । नापि मिलितं, एक-  
रूपाभावात्<sup>(१)</sup> । अत एव सकर्तृकत्वासकर्तृकत्वविचा-  
रारम्भकसंशयविषयः तथाभूतविवादविषयो वा न  
पक्षः, एकरूपाभावेन तयोस्तावत्सुयहौतुमशक्यत्वा-  
दादिनोर्निश्चितत्वेन संशयाभावात् । न च वाद्यनुमा-  
नयोल्तुल्यबलत्वेन मध्यस्थस्य संशयः, अनुमानाभ्यां तस्य  
संशयोमध्यस्थप्रश्नानन्तरच्चानुमानमित्यन्याश्रयात्  
घटेऽपि कदाचित्तयोः सम्भवात् प्रत्येकं संशये विवा-  
दास्यदत्वेनानुमानेर्थान्तरतापत्तेश्च । न च शरीरापे-  
श्चेण कर्ता यन्न कृतं शरीराजन्यं जन्यं वा पक्षः, जन्या-  
त्मविशेषगुण-शब्द-फुल्कार-सर्गाद्यकालौनवेद-घटाइ-  
लिष्यादिसम्प्रदायानामौश्वरमाचकर्तृकाणामसंग्रहात्<sup>(२)</sup>

---

माकाङ्गसत्त्वासम्भवाचेत्यपि द्रष्टव्यं<sup>(३)</sup> । ‘मिलितमिति एकपचता-  
वच्छेदकावच्छेदमित्यर्थः । ननु संग्रह-विवादौ विशेषणतयोप-  
लचणतया वा पचतावच्छेदकौ तत्र नाद्य इत्याह, ‘वादिनोरिति,  
नान्य इत्याह, ‘घटेऽपीति, तथाचांशतः सिद्धसाधनमिति भावः ।

(१) अनुगतपचतावच्छेदकाभावादित्यर्थः ।

(२) एतेषां शरीरजन्यत्वनियमेन शरीराजन्यत्वरूपेण सङ्ग्रहीतुमशक्य-  
त्वात् ।

(३) अनुविधेयः राजादिः स्त्रेयान् मध्यस्थः ।

असिद्धेश्वर<sup>(१)</sup> अदृष्टद्वारा शरीरणोऽपि स्त्रियादिकर्त्त-  
त्वात्<sup>(२)</sup> । नापि जन्यकृत्यजन्यं जन्यमुभयसिद्धकृति-  
जन्यान्यद्वा जन्यं<sup>(३)</sup> पक्षः, स्त्रियादौनामदृष्टद्वारा जन्य-  
कृतिजन्यत्वात्<sup>(४)</sup> । नाप्यदृष्टजनककृत्यजन्यं जन्यकृति-  
साक्षाद्जन्यं वा<sup>(५)</sup> जन्यं पक्षः, ईश्वरकृतेरदृष्टजनकत्वेन  
स्त्रियादौ तदभावात्<sup>(६)</sup> । घटादावप्येवं पक्षत्वेनांशतः

‘असिद्धेश्वेति अप्रसिद्धेरित्यर्थः। द्वितीयलक्षणे दोषमाह, ‘घटादाविति,

(१) शरीराजन्यवस्थप्रसिद्धा पक्षासिद्धेरित्यर्थः ।

(२) जन्यमात्रं प्रति अदृष्टस्य हेतुत्वादिति भावः ।

(३) सर्गाद्यकालौनक्षित्रज्ञुरादौनामेव उभयसिद्धकृतिजन्यान्यत्वेन पक्ष-  
तया न सिद्धसाक्षनमिति भावः ।

(४) जन्यमात्रस्य अदृष्टजन्यतया सर्गाद्यकालौनक्षित्रज्ञुरादौनामपि क-  
स्यचिददृष्टजन्यतया अदृष्टद्वारा उभयसिद्धकृतिजन्यत्वनियमेन  
ताटशक्तिजन्यान्यजन्याप्रसिद्धा पक्षाप्रसिद्धिरिति भावः ।

(५) जन्यकृतिसाक्षादजन्यत्वं जन्यकृतिविशिष्टं यद्यश्त् वदन्यत्वं वैशिष्ट्यं च  
स्वजन्याजन्यत्व-स्वजन्यत्वोभयसम्बन्धेन ।

(६) तथाच जन्यमात्रं प्रति ईश्वरकृतेः कारणतया अदृष्टं प्रथमि  
कारणतानियमेन ईश्वरकृतिमात्रजन्यस्यापि सर्गाद्यकालौनक्षित्रादेः  
अदृष्टजनककृत्यजन्यत्वाभावात् पक्षासिद्धिरिति भावः । समवाय-  
सम्बन्धावच्छिन्नजनकत्वविवक्षणे तु ईश्वरकृतौ समवायावच्छिन्नादृष्ट-  
जनकत्वाभावात्र दोष इति विभावनौयं ।

सिद्धसाधनात्<sup>(१)</sup> । न च श्वितिरेव पश्चः, अङ्गुरेण  
सन्दिग्धानैकान्तिकत्वात्<sup>(२)</sup> । न च निश्चितविपक्षे हेतु-  
सन्देहात्स इति वाच्यम् । हेतौ साध्याभाववज्ञामित्व-  
संशयस्य दूषकत्वात् । स च साध्याभाववति हेतुसन्दे-  
हाद्वेतुमति साध्याभावसन्देहादा उभयथापि देवाः ।  
न चैवं पक्षेऽपि तत् स्यात्, अनुमानमात्रेच्छेदकत्वे-  
नेतरच<sup>(३)</sup> तस्य दूषकत्वात् । अङ्गुरे हेतोरनिश्चयेन  
सन्दिग्धानैकान्तिकम् तन्निश्चये च साध्यसन्देहवति  
साध्यानुमितिरेव पक्षवत्सामग्रीसत्त्वात्, अत एवाङ्गुरः  
पक्षसम इति चेत्, न, तस्यापक्षत्वेन हेतोः पक्षधर्मता-  
विरहेण स्थापनानुमानाविषयत्वात् । तदा तस्यापि  
पक्षत्वे प्रतिज्ञान्तरापत्तिः । अनुमानान्तराधीनतस्या-  
धानुमित्यनन्तरच्च पक्षेऽनुमितावितरेतराश्रयान्वैक-  
मप्यनुमानं स्यात् तचापि श्वित्यादौ सन्दिग्धानैकान्तात्  
श्वितेर्विवादविषयत्वे अङ्गुरे प्रथमं साध्यसाधनेर्द्या-

(१) चटादेः चेष्टादारा छतिजन्यत्वेन उक्तोभयसम्बन्धेन छतिविशिष्टा-  
न्यत्वादंशतः सिद्धसाधनमिति भावः । छतिविषि इत्यत्वघटक-  
वैशिष्ट्यं यदि खजन्यादृष्टाजन्यत्व-खजन्यत्वोभयसंसर्गरूपं विवक्ष्यते  
तदा नांशतः सिद्धसाधनमिति विभावनीयं ।

(२) व्यभिचारसन्देहादिव्यर्थः ।

(३) तदितरचेति ख० ।

न्नराच्च । किञ्चैवमैकैकोपादानाभिज्ञसिद्धावपि नेश्वर-  
सिद्धिः । नापि सर्गाद्यकालौनं द्वाणुकं पक्षः, परम्पति  
सर्गाद्यसिद्धेः । किञ्च सकर्तृकत्वं न तावत्कृतिमत्सह-  
भावः कृतिमज्जन्यत्वं वा, अस्मदादिना सिद्धसाध-  
नात् । उपादानगोचरापरोक्षज्ञान-चिकीर्षा-कृतिम-  
ज्जन्यत्वं तदिति चेत् । न । उपादानगोचरत्वं यदि  
यत्किञ्चिद्दुपादानगोचरत्वं तदा अस्मदादिनार्थान्तर-  
त्वम्<sup>(१)</sup> ज्ञानादिजन्यत्वमपि<sup>(२)</sup> विवक्षितम् । न च घटो-  
पादानगोचरापरोक्षज्ञानादौनां क्षितिजनकत्वं सम्भ-  
वति, व्यभिचारादिति चेत् । न । क्षितिजनकावृष्टजनक-  
ज्ञानादौनामुपादानविषयत्वनियमेनावृष्टद्वारा तैरेव

‘सर्गाद्येति अचपि द्वाणुकमात्रकर्तृसिद्धैवेश्वरसिद्धा पचविशेषण-  
सनुचितं, तथापि इदानौद्वाणुकमस्मदादिनैव योगजज्ञानवता  
सकर्तृकं स्वादित्यर्थान्तरापत्त्या पचविशेषणं दत्तमित्याश्रयः ।  
पचं विकल्प साध्यं विकल्पयितुं पृच्छति, ‘किञ्चेति, ‘व्यभि-  
चारादिति इदानौ’ घटोपादानगोचरज्ञाने सत्यपि चित्यनुत्पा-  
देन व्यभिचारात् । यदा चितेः प्राच्यलेनेदानौनैन्तनघटज्ञानस्य

(१) अस्मदादौनामुपादानज्ञानमादाय प्रवृत्तानाकाङ्क्षिताभिधानमिति  
भावः ।

(२) ज्ञानादौनामपि जनकत्वमिति ख० ।

सिद्धसाधनात् । न च साक्षात्तज्जन्यत्वं विवक्षितम्, तङ्गि  
न कृतिजन्याजन्यत्वे सति कृतिजन्यत्वम् स्वजनक-  
कृत्यव्यवहितोत्तरक्षणवर्त्तित्वं वा घटदृष्टान्तस्य साध्य-  
विकलतापत्तेः<sup>(१)</sup> घटादै कुलालादिकर्तृकत्वाभावप्रस-  
ज्ञाच्च । न च शरौरक्रिया दृष्टान्तः<sup>(२)</sup> इति वाच्यम् ।  
घटेनानैकान्तिकत्वात्<sup>(३)</sup> चेष्टात्वस्योपाधित्वाच्च<sup>(४)</sup> ।  
नापि क्षित्याद्युपादानगोचरत्वं विवक्षितम्, अप्रसिङ्गेः ।  
न चोपादानशब्दस्य सम्बन्धिशब्दत्वेन घट-क्षित्यादि-  
पदसम्भियाहारे तत्तदुपादानवेधकत्वं चैत्रो मातृ-  
भक्तः<sup>(५)</sup> मैत्रवदिति वाच्यम् । शब्दे हि वेधे तथा<sup>(६)</sup> ।

(१) सकर्तृकत्वपदस्य यदि कृतिजन्याजन्यत्वे सति कृतिजन्यत्वमर्थः तदा  
घटादैः कृतिजन्यचेष्टाजन्यत्वेन साध्यविश्वितापत्तिरिति भावः ।

(२) अन्यत्र चेष्टादारा कृतिजन्यत्वेनुपि शरौरक्रियारूपायां चेष्टायां  
कृतेः साक्षात् जनकत्वेन तस्या एव दृष्टान्तत्वं सुलभमिति तात्पर्यः ।

(३) निरुक्तसकर्तृकत्वस्य चेष्टायामेव सत्त्वात् तादृशसाध्यशून्ये घटादै  
कार्यत्वहेतोवर्त्तमानत्वेन व्यभिचार इत्यभिप्रायः ।

(४) तथाच निरुक्तसकर्तृकत्वस्य चेष्टायामेव सत्त्वात् यत्र यत्र सकर्तृ-  
कत्वं तत्र तत्र चेष्टात्वमिति चेष्टात्वरूपोपाधेः साध्यव्यापकत्वं, का-  
र्यत्वरूपहेतोः घटादै सत्त्वात् तत्र चेष्टात्वाभावेन चेष्टात्वरूपो-  
पाधेः साधनायापकत्वमित्युपाधित्वमिति भावः ।

(५) चैत्रो मातृभक्तः इत्यादौ यथा चैत्रादिपदसम्भियाहारेण मातृ-  
पदस्य चैत्रमातृत्वोधकत्वं तथा घट-क्षित्यादिपदसम्भियाहारेण  
उपादानपदस्य घट-क्षित्याद्युपादानवेधकत्वमिति ।

(६) न त्वनुमानादाविति शेषः ।

न चाच शब्दः प्रमाणम्, वादिनोरनास्त्वात् ।  
 अनुमाने त्वनुगतेन व्यापकत्वग्रहे तेन रूपेण व्याप-  
 कसिद्धिः तद्वायादानत्वमेवेति कथं नार्थान्तरम्<sup>(१)</sup> ।  
 किञ्चैवं यटादावपि तत्तदुपादानत्वेनैवेपस्थित्या सा-  
 मान्येन रूपेण कुचाप्यनुपस्थितेव्याप्तिरेव न गृह्णेत ।  
 अपि च सामान्यलक्षणया ज्ञानलक्षणया योगजधर्म-  
 रूपया प्रत्यासन्ध्या उपादानगोचरापरोक्षज्ञान-चिकौ-  
 पा-कृतिमता अस्मदादिना सिद्धसाधनम् तेषां<sup>(२)</sup> क्षित्य-  
 व्यवहितपूर्वसमयासन्त्वेऽपि तदतः सन्वात् अदृष्टद्वारा  
 तेषामपि जनकत्वसम्भवात् ज्ञानादिसाक्षात्कान्यत्वस्य  
 च निरस्तत्वात् ।

तदा अभावेन नियतपूर्ववर्त्तिलाभावादित्यर्थः । ‘अदृष्टद्वारेति,  
 अथपि दोषाभावाददृष्टद्वारकता योगिज्ञानस्य बाधिता, तथाप्य-  
 तदनुमानवलादेव “धर्मिकत्पनात् इति न्यायात्<sup>(३)</sup> दोषं विनापि  
 तस्यादृष्टजनकत्वं स्यादित्यर्थान्तरापादानमेवेदं द्रष्टव्यं ।

(१) उपादानज्ञानजन्यत्वेन उपादानज्ञानजन्यत्वे कार्यत्वव्यापकत्वग्रहे  
 उपादानज्ञानजन्यत्वेन उपादानज्ञानजन्यत्वस्य सिद्धिः, न तु  
 क्षित्युपादानज्ञानजन्यत्वस्य इत्यर्थान्तरमिति भावः ।

(२) उपादानज्ञानादीनामित्यर्थः ।

(३) धर्मिकत्पनातो हि धर्मकत्पना लघीयसीति न्यायादित्यर्थः ।

अथ १) योगजधर्माजन्यसविकल्पकाजन्यसामान्य-  
लक्षणप्रत्यासन्त्यजन्योपादानगोचरापरोक्षज्ञान-  
चिकौर्षा-कृतिमद्जन्यं जन्यं पक्षः २) योगजधर्माजन्य-  
सविकल्पकाजन्यसामान्यलक्षणप्रत्यासन्त्यजन्योपादान-  
गोचरज्ञान-चिकौर्षा-कृतिमज्जन्यमिति साध्यम् । यदा  
अनागतगोचरसाक्षात्कारजनकप्रत्यासन्त्यजन्यज्ञा-  
नादिमद्जन्यं ३) जन्यमनागतगोचरसाक्षात्कारजनक-

‘अथ योगजेति, अत्रोभयत्र पक्षविशेषणमप्रसिद्धिवारणाय,

(१) अत्र निवृद्धुरादौ अदृश्यदारा योगिनां योगजधर्मजन्योपादान-  
ज्ञानजन्यचिकौर्षा-कृतिजन्यत्वेन पक्षाप्रसिद्धिवारणाय योगजधर्मा-  
जन्येति विशेषणं । अदृश्यदारा अनुमित्यात्मकोपादानज्ञानजन्यत्व-  
मादायासिद्धिवारणाय सविकल्पकाजन्येति विशेषणं, अनुमित्यात्मक-  
ज्ञानस्य सविकल्पकव्याप्तियहजन्यत्वेन वारणं, अदृश्यदारा सामान्य-  
लक्षणप्रत्यासन्त्तिजन्यातीन्द्रियोपादानविषयकज्ञानजन्यत्वमादायासि-  
द्धिवारणाय सामान्यप्रत्यासन्त्यजन्येति विशेषणं ।

(२) अत्र जन्यत्वं उपादानज्ञाने चिकौर्षायां कृतौ च विशेषणं, जन्यत्व-  
स्याविशेषणत्वे जन्यमात्रस्यैव निवृद्धज्ञान-निवृद्धचिकौर्षा-निवृद्धकृति-  
जन्यत्वेन सामान्यतत्त्वद्जन्यजन्याप्रसिद्धा पक्षाप्रसिद्धिप्रसङ्गः । अन-  
ग्यैव शीत्या सिद्धसाधनवारणाय साध्यांशे उक्तविशेषणत्रयस्य सार्थक्यं ।

(३) योगजधर्मस्य सामान्यजक्त्यास्य च अनागतगोचरसाक्षात्कारजनक-  
त्वेन वारणं, अत्र प्रत्यासन्त्यजन्यत्वमित्यत्र जन्यत्वं साक्षात्परम्परा-  
साधारणं याद्यं तेनानुमितेः परम्परया सामान्यप्रत्यासन्त्तिजन्यत्वेन  
वारणमिति थेयं ।

प्रत्यासन्न्यजन्योपादानगोचरापरोक्षज्ञानादिमज्जन्य-  
भिति साध्यम्, ज्ञानाव्यवहितोत्तरसमयवत्तौच्चा-तद-  
व्यवहितोत्तरसमयवर्त्तिकृतौनां<sup>(१)</sup> जनकत्वं विवक्षितं  
अ तु ज्ञानादौनां यैगपद्मम् पौर्वापर्यं वा अतो न  
साध्याप्रसिद्धिर्वा शित्यादैवाध इति । मैवम् । योग-  
जधर्मसामान्यज्ञानरूपप्रत्यासन्तीनामनागतगोचरसा-  
क्षात्कारस्य तज्जनकप्रत्यासन्तीनाच्च परस्याप्रसिद्धतया  
तदजन्यस्य साक्षात्कारस्याप्यप्रसिद्धत्वेन पक्ष-साध्ययो-  
र्विशेषणासिद्ध्या परं प्रत्याश्रयासिद्धेः साध्याप्रसिद्धेश्च ।  
तत्सिद्धौ वा पक्षे तदजन्यत्वासिद्धेः शित्यजनकादृष्ट-  
जनककृति-चिकौर्षा-साक्षात्काराणां योगजधर्माद्यज-  
न्यानामदृष्टदारा शित्यजनकत्वेन सिद्धसाधनात् । न च

साध्यविशेषणच्च सिद्धसाधनवारणाय । तत्र ज्ञानादौनामुभयत्रोप-  
लक्षणलं विशेषणलं वेति विकल्पं मनसि कृत्य नाद्य इत्याह, 'योगजेति,  
सिद्धौ वा तदाश्रयस्यादृष्टदारा जनकत्वात् पक्षे तदजन्यत्वासिद्धेः,  
दृष्ट्वोपलक्षणं साध्ये सिद्धसाधनाचेत्यपि द्रष्टव्यं । यथाश्रुते तु  
तत्सिद्धावपि योगजज्ञानस्य दोषाभावाददृष्टाभावाददृष्टादारकतया  
तदजन्यत्वासिद्धेरित्यादेर्विरोधापातादिति धेयं । नान्य इत्याह,  
'शित्यजनकेति, व्याप्तिग्रहजन्यत्वेनेत्यनन्तरं चकारः पूरणीयः, ते-

(१) तदव्यवहितोत्तरक्षणवर्त्तिकृतौनामिति ख० ।

तादृशसाक्षाज्जन्यत्वं विवक्षितम्, घटादिवृष्टान्ते तद-  
सम्भवात्, वृष्टान्ते घटादै जनकेष्टसाधनताज्ञानस्यानु-  
मितित्वेन जन्यसविकल्पकव्याप्तिग्रहजन्यत्वेन साध्या-  
प्रसिद्धेश्च ।

न तु व्याप्तिवलेन साध्यं सिध्यति व्याप्तिश्च यत्र यत्र  
कार्यत्वं तत्र तदुपादानाभिज्ञजन्यत्वम्<sup>(१)</sup> इतिरूपा न तु  
यद्यत्कार्यं तद्यत्किञ्चिद्दुपादानाभिज्ञजन्यमिति । एवच्च  
यत्र यत्र कार्यत्वं तत्र तदुपादानाभिज्ञजन्यमिति  
विशिष्य व्याप्त्या क्षित्यादौ कार्यत्वं क्षित्याद्युपादाना-  
भिज्ञजन्यत्वमेव साधयत्यतेन न सिद्धसाधनमिति चेत्,  
न, घटे पटे च कार्यत्वस्य व्याप्तिग्रहः किं प्रत्येकं घटो-  
पादानाद्यभिज्ञजन्यत्वेन, तत्तदुपादानाभिज्ञजन्यत्वेन,  
उपादानाभिज्ञजन्यत्वेन वा, आद्ये घटोपादानाभिज्ञ-  
जन्यत्वादौ कार्यत्वस्य व्यभिचार एव । द्वितीये त्वननुग-  
ततत्तच्छब्दाभिधेयघटाद्युपादानगतानुगतरूपाभावात्

---

नोभयविशेषणविरहादुभयविशिष्टज्ञानजन्यलक्ष्यप्रसाधाप्रसिद्धेरित्यर्था  
लभ्यते अन्यथानुमितेः पारोच्यनियमेनापरोच्यवौजत्वं साध्यं अत-  
एवाप्रसिद्धं किं तदर्थं सविकल्पकव्याप्तिग्रहजन्यत्वरूपविशेषणोपर्णनं

---

(१) तदुपादानाभिज्ञकर्त्तकत्वमिति ख० ।

कथं व्यापकताग्रहः, तत्त्वव्यवस्था स्वभावात् समभिव्याहृतपरतया नायं द्वाष इति चेत् । न । अनुमाने शब्दस्वभावेवापन्यासस्याप्रयोजकत्वात् । अत एवेदानौ देवदत्तो बहिरस्ति विद्यमानत्वे सति गृह्णासत्त्वात्, विद्यमानत्वे सति यो यदा यत्र नास्ति स तदा तदतिरिक्ते देशेऽस्ति यथा हमेव बहिरसन् गृहमध्ये तिष्ठामौत्यत्र पक्ष-दृष्टान्तसाधारण्यत्व-तत्त्वयोरनुगतयोरभावान्नान्वयि, किन्तु व्यतिरेकौत्युक्तम् । वृत्तौये सिद्धसाधनमेव ।

अथ सर्गाद्यकालौनद्युगुकं ज्ञानेच्चा-क्रतिसमान-कालौनसामग्रौजन्यम् कार्यत्वात् घटवत् अदृष्ट-सामग्रौजन्यत्वेऽदृष्टत्वापत्तिरिति चेत् । न । परमति-सर्गाद्यसिद्धेः । ज्ञानादैनां सिद्धावपि द्युगुकाजनक-त्वात् उदासौनसिद्धावप्रयोजकत्वाच्च । एतेन सर्गाद्य-कालौ द्युगुकं द्युगुकासमवायिकारणसमानकालौ-नक्रतिजन्यमिति निरस्तम् । द्युगुकासमवायिकारण-

---

तत्र चेदं दूषणं न लगतौति स्मर्तव्यं । नगु सर्गाद्यजन्यवेन न पक्षता किन्तु द्युगुकत्वावच्छेदेनैव परन्वसदादिनापि सिद्धसाधन-मतस्तदंगे पक्षधर्मतावलादौश्वरसिद्धिः पक्षतावच्छेदकैक्याच्च नांशतः सिद्धसाधनमित्यखरसाद्वेषान्तरमाह, ‘उदासौनेति, ‘एतेनेति

समानकालौनक्षतित्वेन गौरवाप्रयोजकत्वाभ्यामजन-  
कत्वात् । किञ्च कार्यत्वं न तावद्योगोपस्थितक्षत्य-  
र्हत्वम्, असिद्धेः । नापि पूर्वकालासत्त्वे सति उत्तर-  
कालसम्बन्धित्वं, तत्त्वपूर्वकालत्वस्याननुगतत्वात् सक-  
लपूर्वकालस्याप्रसिद्धेः<sup>(३)</sup> । नापि कादाचित्कलत्वम्<sup>(२)</sup>,  
प्रागभावेनानैकान्तिकत्वात्<sup>(३)</sup> । नापि प्रागभावप्रति-  
योगित्वं, ध्वंसेनानैकान्तिकत्वात्<sup>(४)</sup> । नापि सत्त्वे सति  
तत्त्वम्<sup>(५)</sup>, सत्ताजातेः परम्प्रति असिद्धेः स्वरूपसत्त्वस्य  
व ध्वंसेऽपि सत्त्वात् । यत्त्वयं घटः एतद्घटजनकानि-

प्रयोजकत्वेनेत्यर्थः । हेतुर्थं पृच्छति, 'किञ्चेति, 'सत्ताजातेरिति ।

(१) पूर्वत्वस्य प्रागभावघटिततया सर्वेषां वस्तुगां प्रागभावाधिकरण-  
कालाप्रसिद्धेरित्यर्थः ।

(२) कादाचित्कलत्वं किञ्चित्कालावृत्तित्वे सति किञ्चित्कालवृत्तित्वं, न तु  
किञ्चित्कालावृत्तित्वे सति उत्पत्तिमत्त्वं, तथा सति प्रागभावेनानैका-  
न्तिकत्वादिव्युत्तरग्रन्थासङ्गतेः ।

(३) सकर्त्तुकत्वरूपसाध्यशून्ये प्रागभावे कादाचित्कलरूपकार्यत्वहेतोः  
सत्त्वात् अभिचार इति भावः ।

(४) कपालादिसमवायिकाश्चनाश्चज्ये घटादिनाशे परमते सकर्त्तुकत्वा-  
भावाद्यभिचार इत्यभिप्रायः, भावत्वे सति प्रागभावप्रतियोगित्वं  
यदि हेतुः तर्हि नासिद्धिर्वाऽनैकान्तिकत्वमिति विभावनैयम् ।

(५) प्रागभावप्रतियोगित्वमित्वर्थः ।

त्यज्ञान-चिकीर्षा-कृत्यतिरिक्तज्ञानादिजन्यः कार्यत्वात् पटवदित्यादि । तत्र । विपक्षवाधकाभावेनाप्रयोजक-त्वात्<sup>(१)</sup> अन्यथा<sup>(२)</sup> अयं घटः एतद्घटजनकानित्याह-स्थातिरिक्ताहष्टजन्यः कार्यत्वात् पटवत्, एतै सुख-दुःखसाक्षात्कारौ एतज्जनकानित्यसुख-दुःखातिरिक्त-सुख दुःखसाध्यौ सुख-दुःखसाक्षात्कारत्वात् इत्यादिना नित्यधर्माधर्म-सुख-दुःखाश्रयस्यापि सिद्धिप्रसङ्गात् । अयं घटः स्वजनकानित्यज्ञानाद्यतिरिक्तज्ञानाद्यजन्यः<sup>(३)</sup> घटत्वात् अपरघटवदित्यादिना सत्प्रतिपक्षाच्च ।

केचित्तु दृश्यते तावदभिमतग्राहिणीन्द्रिये मनोनिवेशयतः पुंसोमनःक्रियानुकूलो यत्रः, तथाच सर्गाद्य-कालौनशरौरजन्यज्ञानधंसानाधारकालाधारज्ञानज-

यद्यपि नेदं दूषणं प्रसाधाङ्गकानुमानस्य सर्वसम्भवत्वात्, तथापि प्रसाधाङ्गके गौरवादप्रसाधाङ्गकमेवानुमानमुच्यतामिति मनसि-

(१) विपक्षस्य अभिधारस्य वाधकाभावेन वाधनिर्णयकाभावेन अनुकूल-तर्कशून्यत्वादिवर्थः ।

(२) साधकाभावसुक्ता वाधकमप्याह, अन्यथेति ।

(३) नित्यज्ञानानङ्गौकर्त्तुं परेषां मते घटस्य खजनकानित्यज्ञानाद्यतिरिक्तज्ञानाद्यजन्यत्वं सम्भवतौति भावः ।

नकात्मनैयोगजनिका<sup>(१)</sup> मनःक्रिया तन्मनोगो-  
चरप्रयत्नानाधारतन्मनोगोचरप्रयत्न-तद्व्याप्तेतरसकल-  
कारणाधारकालानन्तरकालानाधारा तन्मनःक्रिया-  
त्वात् सम्मततन्मनःक्रियावत् अर्थात् प्रयत्नाधारका-  
लानन्तरकालाधारा सा क्रिया सिध्यतौत्याहुः<sup>(२)</sup> । तन्मन्,  
सर्गाद्यकाले ज्ञानजनकमनःसंयोगजनकक्रियायां मा-  
नाभावः पूर्वक्रिययैव संयोगसम्भवात् ईश्वरंवादिनां

कृत्यैतदुक्तं । वसुतः सत्तावच्चं तत्समवाय इति अर्थविशेषणत्वान्नेदं  
साधनं, अत एव जातिमत्त्वमपि न विशेषणं, न हि तत्रापि  
परम्यत्यसिद्धूलमिति भावः । ‘पूर्वक्रिययैवेत्युपलक्षणं कदाचित्  
पूर्वसंयोगेनापौत्यपि इष्टव्यं, प्रलये कर्मवहुणस्यापि सम्भवात्<sup>(३)</sup> ।  
न च प्रलयकालौनसंयोगस्य शरीरानवच्छिन्नोत्पत्तिकतया न  
ज्ञानजनकत्वमिति वाच्यं । शरीरानवच्छिन्नोत्पत्तिकलेऽपि शरी-

(१) सर्गाद्यकालीनं यच्चरीरं तत्त्वज्ञानध्वंसानाधारकाल आधारो यस्य  
एवं भूतं यज्ज्ञानं तत्त्वज्ञानकात्ममनःसंयोगजनिका मनःक्रियेवर्थः ।

(२) तथाच तादृप्रमनःक्रियात्वावच्छेदेन प्रयत्नाधारकालानन्तरकालाधार-  
त्वसिद्धौ सर्गाद्यकालीनतन्मनःक्रियायामपि प्रयत्नाधारकालानन्तर-  
कालाधारत्वस्य अवश्यमङ्गौकर्त्तव्यत्वेन सर्गाद्यकाले ईश्वरप्रयत्नाति-  
रिक्तप्रयत्नासम्भवादीश्वरसिद्धिरिति केषाद्विदाश्यः ।

(३) जन्यद्रव्यानधिकरणकालस्य प्रलयत्वेन तच कर्मण इव जन्यगुणस्य  
सत्त्वेऽपि न प्रलयत्वव्याधात् इति भावः ।

तन्मनोगोचरप्रयत्नानाधारः कालोऽप्रसिद्ध एव<sup>(१)</sup> क्रि-  
यात्वस्यैव हेतुत्वे वर्यविशेषणत्वच्च<sup>(२)</sup> । किञ्चैवं प्रयत्ना-

रावच्छिन्नतादगायां ज्ञानजनकलाविरोधात् । एवच्छाश्रयासिद्धौ  
तात्पर्यं, इदसुपलच्छणं व्यभिचारोऽपि द्रष्टव्यः, नोदनादपि मनः-  
क्रियासम्भवादिति ध्येयं । यदि चेश्वरप्रयत्नजन्यत्वात् व्यभिचार-  
स्थाह, 'क्रियात्वस्येति । 'किञ्चैवमित्यापाततः, मूलयुक्तिस्तु वर्य-  
विशेषणलं, मनोगोचरप्रयत्नाप्रसिद्धा साधाप्रसिद्धिरपि अतीन्द्रये  
प्रयत्नासम्भवादिति ध्येयं । आवता तदुत्तरकालोत्पत्तिकलस्य सा-  
धयितुं शक्यत्वात् तावन्मात्रसाधनमन्यथासिद्धूत्प्रशङ्कास्तन्दितमिति  
तथा साथोपन्यासादिति । अत्रोपादानपदं खोपादानपरं, तद्वो-  
चरजन्यकृतिजन्यं घटादि प्रसिद्धं तदन्यत्वं पचतावच्छेदकं, अत-  
उपादानपदं न खोपादानपरमप्रसिद्धेः, न सामान्यपरं, रूपोपा-  
दानशङ्खन्दिगोचरजन्यकृतिजन्यलेन ग्रन्थादावव्याप्तिरित्यादिदूषण-  
मलग्रंकं भवति, अत्रोपादान-कृत्योर्मध्ये ज्ञानपदमपि प्रवेशनीयं,  
तेनात्मगोचरकृतिविषयसाक्षात्कारादिषु नाव्याप्तिः । यद्वा उपा-  
दानगोचरजन्यकृतिलावच्छिन्नकारणलाप्रतियोगीत्यर्थः, खविषय-  
समवेतकार्यं प्रत्येव तथा जनकलादिति नातिप्रसङ्गाप्रसिद्धौ । न

(१) ईश्वरप्रयत्नस्य निव्यत्वेन तन्मनोगोचरेश्वरप्रयत्नस्य सर्वसिन् काले  
सत्त्वात् तावृष्टप्रयत्नानधिकरणकालासिद्धिरिति ।

(२) ईश्वरवादिमते क्रियामात्रस्य अन्ततो भगवत्प्रयत्नजन्यत्वेन व्यभि-  
चाराप्रसक्तेः हेतुशरौरे तन्मनःपदं वर्यम् ।

एव दूरस्थे प्रतियोगिनि भूयःसामान्याज्ञानान्न तथा सादृश्यप्रत्ययः वनं प्रासादा इतिवत् वहुत्वस्य समुदायत्वस्य वैकल्यत्वादेकं सादृश्यमिति<sup>(१)</sup> धौ-प्रयोगौ अन्यथा वनाद्यपि अर्थान्तरं स्यात्, सामान्यस्य वहु-

क्तिद्वयवस्थाम्यात् क्वचिद्गूपादिसाम्यात् क्वचित् क्रियासाम्यात् सादृश्यप्रतीतिर्न भवति किन्तु एतत्त्वितयसाम्यादेव इति धर्मं वृत्तान्तविशेषं, धर्मिणि तादृशधर्मवत्तं खाश्रयाश्रयत्वसम्बन्धेन वोथं तादृशैकधर्मवत्तेऽपि न सादृश्यमिति भूयत्वनिवेशः । एकनिष्ठासाधारणधर्मस्थापरत्वासम्भवात् साधारणत्वनिवेशः । अत्र युक्तिमयाह, ‘अत एवेति, सादृशस्य एतादृशरूपत्वादेवेत्यर्थः, ‘दूरस्थे’ असच्चिकष्टे, ‘प्रतियोगिनि’ गवादौ, ‘न तथा सादृश्यप्रत्ययः’ न निरुक्तसादृशत्वात् किक्कप्रत्यय इत्यर्थः । ननु तस्य भूयःसामान्यरूपत्वे एकं सादृश्यमिति प्रत्ययो अवहारस्य न स्यादित्यत आह, ‘वनं प्रासादा इतिवदिति, ‘समुदायत्वस्य’ समुदायत्वरूपस्य, ‘वैकल्यत्वात्’ उत्पाद्यत्वात् तद्विषयत्वेनाविवक्षितत्वादिति भावत्, ‘प्रयोगः’ अवहारः, अविवक्षितत्वे दृष्टान्तः ‘प्रासादा इतिवदिति, एकत्वविशिष्टत्वे वज्जलविशिष्टप्रासादाभिन्नत्वान्यासम्भवात् यथा प्रासादादेवज्जलमविवक्षितं तथात्रापौति भावः ।

ननु तत्र वज्जलं विवक्षितमेव इति दृष्टान्तासिद्धिरित्यत आह, ‘अन्यथेति तत्र वज्जलस्य विवक्षितत्वे, ‘अर्थान्तरं’ प्रासादाभेदान्यथानिरूपकं, ‘स्यादिति, एकस्मिन् वज्जलस्य वाधितत्वादिति भावः ।

(१) सामान्यमितीति ख० ।

त्वात्पत्वाभ्यां सुसदृश-मन्दसदृशव्यवहारः, तदुच्चते,  
“सामान्यान्येव भूयांसि गुणावयव-कर्मणाम् । भिन्न-  
प्रधानसामान्यव्यक्तं सादृश्यमिष्यते” ॥ इति, न, साजा-  
त्येऽप्यरविन्दद्वयवत् सजातीयावयवादिशून्ये गुणादै

ननु उक्तधर्माणां सादृशते सुसदृश-मन्दसदृशव्यवहारो न खादत-  
खमयुपपादयति, ‘सामान्यस्येति, उक्तधर्माणां सादृशरूपते भृत-  
कारिकामपि प्रमाणयति, ‘तदुच्चत इति, तदर्थस्त्रुतं ‘गुणावयव-  
कर्मणां’, ‘भूयांसि सामान्यान्येव’ अनेके साधारणधर्मा एव,  
‘भिन्नप्रधानसामान्यव्यक्तं’ प्रतियोगित्वसाधारणधर्मभिन्नासाधारण-  
धर्मभिलितं प्रतियोग्यद्वयसाधारणधर्मविशिष्टमिति यावत्, तथाच  
तद्वयसाधारणधर्मवत्त्वमेव तद्वैजात्यमिति भावः । उद्देश्य-विधेय-  
भावेनान्वयस्यले उद्देश्यगतलिङ्ग-सङ्घायोरविवचितवात् ‘इत्यते’  
इत्येकदचनं । दूषयति, ‘नेति, ‘साजात्येऽपि’ वैजात्यविरहेऽपि  
इत्यर्थः, ‘अरविन्दद्वयवत्’ सदृशं पङ्कजद्वयमित्यादाविवेत्यर्थः, तथाच  
वैजात्यनिवेशे तत्र सादृशप्रत्ययो न खादिति भावः । ननुक्तस्यले  
असाधारणधर्मां न पद्मालं तस्य व्यक्त्वन्तरसाधारणवात् किञ्चिदन्त्व-  
मेव इति तत्र वैजात्यमस्येव इत्यतो दोषान्तरमाह, ‘सजातीयेति,  
‘अवयवादीत्यादिपदाद्गुण-कर्मपरियहः, अवयवादिगतसाधारण-  
धर्मशून्ये इत्यर्थः, ‘गुणादावित्यादिपदात् कर्मपरियहः । ननु  
गुणे कर्मणि च सदृशाश्रयत्वादेव तप्रत्यय इत्यत आह, ‘जातौ

कृतिमज्जन्यानि वा अपरोक्षज्ञान-चिकीर्षा-प्रयत्नविषयोभवदुपादानानि वा समवेतत्वे सति प्रागभाव-प्रतियोगित्वात् यदेवं तदेवं यथा घटः तथा चैतानि

यत्किञ्चित्तादृशप्रसिद्धिरन्यत्रेवाचापि तन्वेति । यदा स्तुपदं पक्षी-कृतपरमेव तज्जनकादृष्टेत्तरवर्तिनौ घटादिकृतिरिति भवति घटादेवृष्टान्तता । न च यत्किञ्चित्तदुत्तरवर्त्तिं वर्तमानकृतावपि यावन्नदुत्तरलं न घटजनकृतावपौति वाच्यं । इदानीन्ननवेनापि पक्षविशेषणात् । न चैवं प्राचीने व्यभिचारः, इतावपौदानीन्ननवेन विशेषणादिति सर्वमवदातं । ‘अपरोक्षेति तादृशज्ञानविषयोपादानसमवेतानीत्यर्थः, च्यर्थ-लङ्घर्थयोरत्त्राविवक्षितत्वात् इति धेयं । यद्यप्त्र प्रत्यक्षेत्युचितं न लपरोक्षेति घट इति वक्तव्येनघट-इत्यप्रयोगात्, तथापि प्रत्यक्षलखेन्द्रियजन्यत्वपरत्वे वाधः, साक्षात्जातिपरत्वे परम्पर्यसिद्धिरित्युभयसिद्धापरोक्षेत्युक्तं, तदर्थशालिङ्गादिकरणकलं तत्त्वोभयसाधारणमेवेत्यवधेयं । ननु कर्माणि तत्त्वज्ञानोत्पत्तिप्रतिवन्धकाधर्मधंसद्वारोपयुज्यन्त इति मते खात्मचिन्तनानुकूलकृत्या खात्मगोचरया प्रतिवन्धकाधर्मधंसद्वारा जनिते खात्मसाक्षात्कारे नोक्तपत्तावच्छेदकमस्ति, किञ्च यत्र यागादिसमाप्त्यर्थं नमस्कारादिकृतिस्तत्र यागस्येच्छात्वे नमस्कारस्य मानसत्या मानसज्ञानविशेषलेनात्मगोचरः स प्रयत्नोविष्वधंसद्वारा यागं जनयतौति अदृष्टादारकस्त्रोपादानगोचरजन्यकृतिजन्यो याग इत्य-

तस्मात्था । उक्तपश्चे कस्यचिदनन्तर्भावेऽपि तदादाय तथैव निरुक्तस्य पश्चात्वनिर्देशे समृहालम्बनरूपैवानुभितिरूपद्यते । न च जन्यकृत्यजन्यत्वं तावदननुगतेष्वेकरूपाभावेन ग्रहीतुमशक्यमिति वाच्यम् । जन्यरूपत्यजन्यत्वं हि जन्यकृतिजन्यान्यत्वमित्यन्यत्वेन रूपेण सामान्यलक्षणाया तावतामुपस्थितेः । न च जन्यत्वविशेषणव्यावर्त्त्यप्रसिद्धिः, प्रभेयो घट इतिवदव्यावर्त्तकत्वेऽपि तदुपरक्तबुद्धेरुद्देश्यत्वेन तस्योपरञ्जकत्वात् उक्तान्यतमत्वमेव सकर्त्तुकत्वं । अतएव घटसोक्तान् घट-

व्याप्तिरित्यत आह, ‘उक्तेति, तत्र तत्र तदुभयं दारमेव न प्रथमेऽदृष्टस्यैव दारत्वात् कल्पदुरितध्वंसतोऽपूर्वस्य लघुत्वादिति वच्चमाणत्वात् । द्वितीये मङ्गलस्य विघ्नध्वंसो न दारं किन्तु म एव फलमिति चागम्लतिजन्य एव नेति वस्तुगतिः । यदि च यः कश्चिदेवं ब्रूयात् तदा तत्त्वतेऽपि न नः क्षतिरित्यर्थः, तदाह, अनन्तर्भावेऽपौति । ‘उपरक्तेति, उभयसिद्धुप्रयोजनवत्वं तत्वं न तु प्रयोजनस्योभयसिद्धिरिति भावः । ननु सकर्त्तुकत्वे विवादात् माधान्तरेऽर्थान्तरमित्यत आह, ‘उक्तेति । न चेदं परिभाषेत्याह, ‘अतदत्ति, सर्वलोकसिद्धत्वादस्यार्थस्येति भावः । ननु सत्त्वे सत्तौति प्रसाध्याङ्गकतया उक्तं समवेतत्वमपि समवायत्वस्य जातित्वाभावेन नित्यसम्बन्धत्वमिति निर्वाच्यं तत्त्वान्यतरसिद्धुं तत्पते समवायस्या-

कर्त्तैति<sup>(१)</sup> व्यवहिते । एवच्च शब्दफुल्कारादीनां पक्ष-  
तैव । ज्ञानेच्छादीनामपि पक्षत्वान्न सन्दिग्धानैकान्ति-  
कता उपादानस्य सिद्धत्वेऽप्युपादेयस्यासिद्धत्वेन तद्व-  
त्तया तत्रापि चिकीर्षा । यद्वा पक्षे हेतौ च न सम-  
वेतत्वं विशेषणं तेन ध्वंसोऽपि पक्षः साध्ये च उपादान-  
पदं कारणमात्रपरम्, अनुपादेयमेव वा जन्येच्छा-  
कृत्यजन्यत्वच्च पक्षे विवक्षितं तेन कृतिध्वंसस्य कृति-  
जन्यत्वेऽपि<sup>(२)</sup> इच्छाजन्यत्वाभावात् पक्षत्वम् । कृतिरेव

गियत्वात्, किञ्च तन्मते ध्वंसोऽधिकरणात्मैवेति साध्यमपि तत्रा-  
स्तीति अभिचाराभावात् विशेषणोपादानमेवान्यतरासिद्धं । न च  
द्व्युक्तध्वंसादिव्यभिचारवारणाय तत्, तत्र जन्यत्वस्याभावादित्य-  
खरसादप्रसाध्याङ्गकललाघवात् कल्पान्तरमाह, ‘यद्वेति । ननु  
कारणपरत्वे तस्य शब्दादावंशतः सिद्धसाधनं । न च पक्षताव-  
च्छेदकमेद एव तत्, तन्मतावलम्बने जन्यमात्रपक्षताया एवाचत-  
त्वेन एतावदायासाचरणगौरवापातादित्यत-आह, ‘अनुपादेयमेवेति,  
तदनुपादायाधिकरणपदमेवोपादेयमिति भावः । न चैवमपि शब्दा-  
दावंशतः सिद्धसाधनं, वौणादेः शब्दानधिकरणत्वात् किञ्चधि-  
करणतावच्छेदकलादिति भावः । ‘इच्छा-कृतौति, अत्र ज्ञानेच्छा-

(१) न तत्त्वर्त्तीति ख० ।

(२) खध्वंसमति खस्य कारणवादित्यादि ।

वा पक्षः । न चाङ्गुरे सन्दिग्धानैकान्तिकत्वम्, पक्ष-  
पक्षसमनैरपेक्षेण<sup>(१)</sup> घटादै निश्चितव्याप्तेलिङ्गस्य तयो-  
र्दर्शनेनाभयचानुमित्यविरोधात्, न त्वनुमित्योरन्यो-  
ऽन्यापेक्षत्वं येनान्योन्याश्रयः स्यात् । प्रतिज्ञाया अवि-  
पयत्वात् तत्र पक्षसमव्यपदेशः । न चाङ्गुरस्य पक्ष-  
त्वेनानिर्देशात्तत्र न पक्षधर्मताज्ञानमिति वाच्यम् ।  
सिधाधिधिषाविरहस्वकृतसाधकप्रमाणाभाववति लि-  
ङ्गज्ञानस्यानुमितिमाचकारणत्वात् तत्र स्थितौ पञ्चा-  
वयवेन अङ्गुरे स्वतरवेति<sup>(२)</sup> न कश्चिद्विशेषः । यदि च

कृत्यजन्यलं विवचणौयं अन्यथा प्रतियोगितयेच्छाया विरोधिगुण-  
त्वेन छत्या च जनिते दृच्छाध्वंसे पच्चतावच्छेदकाव्याप्तेरित्य-  
वधेयं । ननु ध्वंससाधारणपच्चते चरमदुःखादिध्वंसे स्वजनका-  
प्रसिद्धा साध्यासम्भवः तस्य भोगतत्साधनेतरतया अदृष्टाजन्यलात्  
अतस्य स्व पच्चवहिर्भाव एव कर्त्तव्योगत्यन्तराभावात् एवत्र सन्दि-  
ग्धानैकान्तिकं तत्र मा भूदिति तदर्थं कश्चिदुपायोऽवश्यं वाच्यः  
तथाच किमित्यमायासगौरवेण प्रत्यक्षपक्षताया एव तथासत्यविकल-  
लात् । किञ्च पक्षतावच्छेदकस्यान्योन्याभावतया तस्य च तन्मतेऽप्रसिद्धा  
आश्रयासिद्धिरिति मनसिक्षत्य प्रत्येकपक्षतामेव सिद्धान्तयति,

(१) पक्षे पक्षसमे व्यभिचारो न दोषायेति नियमादिवादि ।

(२) अङ्गुरे अन्यत यवेतीति ख० ।

क्षितौ हेतुनिश्चयदशायां अङ्गुरस्य हेतुमत्तया न निश्चयस्तदा का सन्दिग्धानैकान्तिकत्वम् ।

अथ पश्चासमे साध्याभावसामानाधिकरण्यसंशयात्<sup>(१)</sup> हेतौ व्याप्तिग्रह एव नेत्यस्याते उत्पन्नोऽपि वा बाध्येत<sup>(२)</sup> इति चेत्, तर्हि सहानसेऽपि धूमे व्याप्तिग्रहो न स्यात् भूतोऽपि वा बाध्येत<sup>(३)</sup> सन्दिग्धवस्त्रिक-पर्वतापर्वतधूमवतामेकधर्मभावेनापश्चत्वात् । तस्मात्साध्यसन्देहवति हेतुनिश्चयो न हेषः, किन्तु गुण-

‘चितिरिति । ‘तस्मादिति, विपच्चर्वत्तिलं व्यभिचारस्तद्वौः प्रतिवन्विका सा चेह नास्तीति भावः । ‘साध्यसन्देहवति अनुभितिविषयसन्देहवतौत्यर्थः, न तु व्यापकसन्देहवतौत्यर्था व्यतिरेकिणि तस्यादोषलादिति ध्येयं । ‘किन्त्विति, पच्चतासञ्जकत्वादिति भावः । ‘अन्यथेति, तथाचानुभित्यन्यथानुपपत्त्यैव तादृशंश्यान्यसाध्याभाववद्गामित्व-

(१) सन्दिग्धसाध्यदत्त्वरूपेण पक्षसदृशधर्मान्तरावच्छेदेन व्यभिचारसंश्यादित्यर्थः ।

(२) व्यभिचारसंश्यस्य न व्याप्तिग्रहप्रतिवन्धकत्वं च्यपि तु व्यभिचारनिश्चयस्यैव, अतः प्रतिवन्धकाभावादुत्पन्नोऽपि व्याप्तिग्रहः चप्रामाण्यशङ्काकवलितो भवति, तथाच चप्रामाण्यहानास्त्रन्दित्व्याप्तिनिश्चयस्यानुभितिकारणत्वेन तादृशञ्जानस्य नानुभितिहेतुलभिति भावः ।

(३) धूमे व्यभिचारसन्देहात् धूमधर्मक्याप्तिग्रहस्य चप्रामाण्यशङ्काकवलितत्वं स्तादित्यर्थः ।

एव,<sup>(१)</sup> अन्यथानुमानमात्रमुच्छ्येत्<sup>(२)</sup> । पक्षादन्यत-  
तदृष्टगमिति यदुक्तं तत्र पक्षान्यत्वं सिधाधियिषित-  
साध्यान्यत्वं यदि तदानपेक्षितानुमितिर्न स्यात्<sup>(३)</sup> ।  
अथ सन्दिग्धसाध्यान्यत्वं साधक-वाधकप्रमाणाभाव-  
विषयान्यत्वं<sup>(४)</sup> वा तदा अङ्गरेऽपि तन्नास्ति<sup>(५)</sup> । अथ

संग्रहस्य प्रतिबन्धकत्वं न तु तस्येत्यर्थो बोध्यः । यत्तु विपक्षवाधकेन  
वाप्तियहात् तस्य तादृशसंग्रहस्याप्रतिबन्धकत्वमेवेति । तत्र । तथा  
सति यद्यद्यं निर्वक्तिः खादित्यादितक्षणामपि पच्चौयवक्तिविरह-  
मन्देहनिबन्धनसन्दिग्धानैकान्तिकप्रतिबन्धेन मूलगैषिल्लादनवता-  
रात्, तथाचान्यथानुपपत्त्या तदन्यसंग्रहः प्रतिबन्धक इत्येव ज्ञायः,  
अत एवोपाधिसंग्रहाहितस्तादृशव्यभिचारसंग्रहः प्रतिबन्धक एवा-  
सार्वत्रिकत्वेनानुमानमात्रोच्छेदानापादकत्वादिति । ननु प्रत्येकपक्षले

(१) तथाच हैतौ साध्यसन्देहविशेष्यधर्मिरूपपक्षवत्तिलनिच्यस्यानु-  
मितावपेक्षण्योत्येन तादृशनिच्यस्य गुणत्वमिति भावः ।

(२) अन्यथा साध्यसन्देहवति हेतुनिच्यस्य दोषत्वे, अनुमानमात्रमुच्छ-  
येत् सिधाधियिषानधीनानुमानमत्रोच्छेद अपाद्येत्, तादृशानुमान-  
मात्रे साध्यसन्देहवति हेतुनिच्यस्य सत्त्वादिति भावः ।

(३) अनपेक्षितानुमितिर्न स्यात् अतुभुत्सितशत्रुसम्यदाद्यनुमितिर्न स्या-  
दित्यर्थः, तत्र पक्षस्यापि सिधाधियिषितसाध्यान्यत्वेन यथोक्तपक्षान्य-  
त्वस्य सत्त्वादिति भावः ।

(४) अत्र साधकप्रमाणं साध्यनिच्यः, वाधकप्रमाणं वाधनिच्यः, तद-  
भावविषयत्वं विशेष्यतासम्बन्धेन तददन्यत्वमित्यर्थः ।

(५) तादृशपक्षान्यत्वं नास्तीत्यर्थः ।

प्रतिज्ञाविषयान्यत्वं तदा स्वार्थानुभित्युच्छेदः<sup>(१)</sup> । नियतविषयज्ञानाजन्यत्वेन पञ्चविशेषणात्सर्वविषयज्ञानसिद्धिः, साध्ये च ज्ञानेच्छा-प्रयत्नानां विशेषणत्वेन विशिष्टसाधनत्वं विवक्षितं तेन न तदुपलक्षितम्भेचज्ञेना-

प्रत्येकोपादानाभिज्ञसिद्धावपि नेश्वरसिद्धिरित्यत आह, ‘नियतेति, न च सति वाधे तत एव तदसिद्धिरसति च वाधे विशेषणं वाधितमकिञ्चित्करच्छेति वाच्यं । वाधप्रतिसन्धानार्थमेव विशेषणदानात्, चित्यव्यवहितप्राक्षाले ग्रौरौराद्यभावेनोत्पन्नज्ञानाद्यसम्भवात् तत्त्वित्यतापर्यवसानादेव तस्य सर्वविषयत्वनियमेन वस्तुतो नियतविषयज्ञानाजन्यतया वाधस्य सत्त्वादिति भावः । ननु योगिनः सर्वविषयकज्ञानमनादौ संसारे चित्यादिपूर्वे कदाचावश्यकमिति तदाश्रयौभूतात्मनोजनकतयार्थान्तरं स्वादित्यत आह, ‘साध्ये चेति, तथाच चित्यव्यवहितप्राक्षाले तद्विशिष्टासत्त्वाच्चेदं दूषणमिति भावः । ‘नार्थान्तरमिति<sup>(२)</sup>, यद्यपि न सिद्धसाधनभित्युच्चितं अदृष्टद्वारात्मभावस्यैव चित्तिजनकत्वात् तथापि यः चित्यव्यवहितप्राक्षाल एव योगीभूतः चित्यव्यवहितप्राक्षाले च तादृशज्ञानादिशून्यस्तमादाय

(१) परार्थानुभितावपेक्षणीयस्य न्यायस्य स्वार्थानुभितावनपेक्षणीयत्वेन तत्र पक्षस्य तादृशपक्षान्यत्वात् स्वार्थानुभित्युच्छेद इति भावः ।

(२) ‘न तदुपलक्षितक्षेचज्ञेनार्थान्तरम्’ इवत्र ‘तदुपलक्षितक्षेचज्ञेन नार्थान्तरमिति कस्यचिन्मूलपुस्तकस्य पाठमनुख्य ‘नार्थान्तरमिति पाठो धृत आलोकक्षतेति सन्माव्यते ।

र्थान्तरम् । सामान्यतेऽपि साध्यनिर्देशे पश्चधर्मतान्तेनाभिमतविशेषसिद्धिश्च । नन्वाद्यसाध्यदये घटाद्युपादानगोचरापरोक्षज्ञानचिकौर्या-कृतौनामेव जनकत्वमायातु इत्यर्थान्तरम् । न च तेषां व्यभिचारात् क्षित्यादै न कारणत्वमिति वाच्यम् । अनादै प्रवाहे कस्यचित् कदाचित् क्षितिद्युक्तादिपूर्वघटाद्युपादानगोचरज्ञानादिसत्त्वात्, न च सर्गाद्यकालैनस्यापि पश्चत्वात्तत्रेश्वरसिद्धिः । परम्प्रति तदसिद्धेरिति चेत् । न । ज्ञानादौनां च याणां स्वविषयसमवेतकार्यं प्रत्येव जन-

शङ्केयं च च मुक्तलं विना न तथेति तस्यादृष्टद्वारापि न चित्तिजनकलमिति न सिद्धुसाधनं किञ्चर्थान्तरमेव शङ्कितमुचितमिति सुषूक्तं न चार्थान्तरमिति । अत एव यः चित्यव्यवहितप्राक्ताले विशिष्टमुद्भेदतुलेन सम्भावितः तत्र यत्नान्तरं निराकरणाय करिष्यत दति । इदनु ज्ञानादौनां विशेषणत्वविवक्षयोक्तं । वस्तुतो यदि तादृशात्मजन्यलं वाधितं तदा न विशेषणलं नवोपलक्षणलं विवक्षणैयं, अपि तु सामान्यत एव तदाश्रयजन्यलं तथापि वाधादेव नार्थान्तरमित्याह, ‘सामान्यत इति । यदा नियतविषयेत्यादि न विशेषणैयं सामान्यत एव साध्यसाधने पञ्चधर्मतावलाद्विशेषपर्यवसानादित्यभिप्रेत्यैतदुक्तं, अत एव ‘नन्वाद्यसाध्यदय इत्यादिशङ्का अन्यथा तदनुत्थानप्रसङ्गादिति ष्ठेयं । ‘परम्प्रतीति विशिष्य तदनिर्देशादित्यर्थः । ‘खविषयेति, खविषयाश्रितकार्यं प्रतीत्यर्थः, ‘चित्यादाविति,

कत्वावधारणेनैतदनुमानस्य तदविषयत्वात् । अत एवा-  
न्योपादानगोचरापरोक्षज्ञानाद्यजन्यत्वेन पञ्चविशेषण-  
मपि न युक्तम् । तृतीयसाध्ये तु नार्थान्तरं शित्यादै  
घटाद्युपादानासमवेतत्वात् । ननु सामान्यलक्षणादि-  
प्रत्यासन्त्या शित्याद्युपादानगोचरं यत् प्रत्यक्षं तज्जन्य-  
त्वमेवास्तु तथाचेष्वरे न प्रत्यक्षं न वेच्छा-प्रयत्नौ तयोः  
समानाधिकरणज्ञानाविषयेऽसन्त्वात्<sup>(१)</sup> । न च तादृशप्र-  
त्यासन्यजन्यत्वं प्रत्यक्षविशेषणं, परम्प्रत्यसिद्धेरिति चेत् ।  
न । द्रव्यत्वेन ज्ञानलक्षणया वा कपालगोचरप्रत्यक्षेऽपि  
घटादै अकर्तृकत्वात् शित्यादै सकर्तृकत्वनिर्वाहकं  
ज्ञानं सिध्यद्विलक्षणमेव सिध्यति । न चावयवविभाग-  
द्वारा शित्यादिषु जलस्त्रेपात्समुद्रादिषु हस्तस्त्रेपात्पर-  
माणुदयसंयोगे च द्वाणुकेष्टस्मदादिकर्तृकत्वादंशतः सि-  
द्धसाधनमिति वाच्यम् । तच्च हि शितिनाशे अस्मदा-  
दीनां कर्तृत्वं न तु खण्डश्वितौ अवस्थितसंयोगेभ्य एव

---

तादृशज्ञानस्य जनकतावाधेन पञ्चधर्मतावलादेतादृशज्ञानसिद्धिरिति  
भावः । ‘न चेति, अत्र प्रत्येकपञ्चलान्नाद्यचितिलादिना परम्प्रत्यसि-  
द्धेरिति चितिलादिनैव तद्वाच्यं तथा सति सिद्धसाधनशङ्का द्रष्टव्या,  
अन्यथा सामान्यतो विशेषतो वा पञ्चले एवं सिद्धसाधनानवकाशात्

---

(१) समानाधिकरणज्ञानाविषयत्वादिति क० ।

तदुपपत्तेः सकलतदुपादानगोचरज्ञानेच्छा-कृतीनाम-  
भावाच्च । अत एव द्वाणुकेऽपि न कर्तृत्वम् जलस्त्रेपाद-  
धिकपरिमाणकसमुद्गादेः सपष्टत्वमेव घटस्येव । ननु  
घटे साध्यविकलत्वम् अन्वय-व्यतिरेकाभ्यां ज्ञानादेरेव  
जनकत्वात् न तु तदाश्रयस्य धर्मिग्राहकस्यान्वय-  
व्यतिरेकस्य वा ग्राहकस्याभावात् । न च घट आत्म-  
शन्य उत्पत्तिमत्त्वात् ज्ञानवदिति वाच्यम् । आत्मस-  
मवेतत्वस्योपाधित्वात्<sup>(१)</sup> घटः आकाशजन्य उत्पत्ति-  
मत्त्वात् शब्दवदितिवदप्रयोजकत्वाच्चेति<sup>(२)</sup> चेत् । मै-  
वम् । प्रयत्नवदात्मसंयोगश्चेष्टादारा घटहेतुरतः प्रयत्न-  
इव आत्मापि हेतुः । न चात्मसंयोगे सत्यपि प्रयत्नं

उभयथापि पक्षाप्रवेशादिति धेयं । ‘सकलेति, ज्ञानानुरोधात्मकले-  
त्युक्तं, दच्छा-कृतौ तु चित्युत्पादानैकदेहे क्वापि नेत्यवधेयं । ‘अधिक-  
परिमाणेति, अत्र प्रचेष्यजलविन्दु-समुद्रयोरेवावयवत्वेनोभयोपादान-  
गोचरसाक्षात्कारादिसम्भवादिति भावः । ‘घटस्येति, एतेन तद-

(१) आत्मसमवेतत्वस्य निश्चितसाध्यापकत्वे सति साधनाच्यापकत्वात्  
उपाधित्वे ।

(२) अप्रयोजकत्वात् अनुकूलतर्कशून्यत्वादिव्यर्थः, अनुकूलतर्काभावेऽपि  
यद्युक्तानुमानप्रामाण्यं तदा घट आकाशजन्य उत्पत्तिमत्त्वात् शब्द-  
वदित्यनुमानस्यापि प्रामाण्यं स्यादिति ।

विना न चेष्टेति प्रयत्न एव तत्कारणं, असमवायिकारणं विना कार्यानुत्पत्तेः<sup>(१)</sup> । न चात्मसंयोगस्य कारणत्वेऽपि संयोगे परिचायकमाचमात्मेति वाच्यम् । संयोगमाच-स्याकारणत्वेन संयोगिविशेषितस्य हेतुत्वात् । आ-त्मसंयोगव्यतिरेकप्रयुक्तक्रियाव्यतिरेकस्यासिद्धेनात्मसं-योगः<sup>(२)</sup> कारणमिति चेत् । न । या क्रिया व्यधिकरण-यदौयगुणजन्या सा तत्संयोगासमवायिकारणिका<sup>(३)</sup>

देव पचतानवच्छेदकावच्छिक्षतया सिद्धसाधनाप्रसङ्ग इति सूचितं । ‘आत्मति आत्मवृत्तित्वस्येत्यर्थः । ‘या क्रियेति चः स्पन्दः ख्यधि-करणयदौयगुणाभावप्रयुक्ताभावप्रतियोगौ स तत्संयोगासमवायिकारणक इत्यर्थः, तेन व्यधिकरणग्रहणात् गुरुत्ववद्व्यसंयोगजन्यायां गुरुत्वजन्यपतनक्रियायां गुणग्रहणात् खाश्रयावयवसंयोगाजन्यतया तस्यामेव न व्यभिचारः, ईश्वरज्ञानजन्यत्वेऽपि क्रियाया नेश्वरसंयोगो-समवायौति तदभावप्रयुक्तेति वाच्यं । न हि नित्यव्यापकाभावः

(१) तथाच चेष्टां प्रति असमवायिकारणं श्रौतात्मसंयोगः, प्रयत्नसु निमित्तकारणं न त्वसमवायिकारणं समवायिकारणे श्रौते अ-प्रव्यासन्नत्वात्, न हि निमित्तकारणेनासमवायिकारणस्य सम-वायिकारणस्य वाच्यधासिद्धिः ।

(२) आत्मनो नित्यत्वेन सर्वमूर्त्तसंयोगानुयोगित्वेन च सर्वदैव मूर्त्तात्म-संयोगस्य सत्त्वात् तद्यतिरेकेण क्रियाव्यतिरेकासिद्धिरिति भावः ।

(३) चेष्टारूपक्रियायां ख्यधिकरणो य आत्मगुणः प्रयत्नः तज्जन्यत्वे-नात्मसंयोगासमवायिकारणकत्वं सिद्धमिति ।

यथा स्पर्शवद्वेगद्रव्यसंयोगजा क्रियेति व्यास्था तत्सङ्घेः ।  
न च क्रियाया मूर्त्तमात्रसमवेतासमवायिकारणकत्व-  
नियम इति वाच्यम् । कार्यमात्राभिप्रायेण ज्ञानादै  
अभिचारात् विशिष्याप्रयोजकत्वात् असमवायिका-  
रणसंयोगाश्रयस्य तत्कार्यजनकत्वनियमाच्च ।

अन्ये तु अनुकूलकृतिसमवायित्वं<sup>(१)</sup> कर्तृत्वं न तु  
जनकत्वे सति गौरवात् । कर्त्तरि कारकव्यपदेशश्चा-  
भियुक्तानां सविशेषणे हीति न्यायेन<sup>(२)</sup> कृतिपर्यवसन्न-  
एव । एवं ज्ञानेच्छा-कृतिजन्यत्वमेव साध्यं तदाश्रयत्व-  
मेवेश्वरस्य कर्तृत्वम् ।

सम्भवति, क्रियापदस्य स्पन्दपरत्ववर्णनन्तु घटरूपादौ व्यभिचार-  
वारणाय । अत्र क्रियात्मेन हेतुना सत्प्रतिपञ्चमाशङ्क्य निषेधति, ‘न  
चेति, प्रागुक्तहेतौ हेत्वन्तरं समुच्चिनोति, ‘असमवायौति, जन-  
केत्यत्रैव तात्पर्यं, असमवायिग्रहणच्च प्रकृताभिप्रायेणेति ष्ठेयं ।

‘अन्ये लित्यस्त्रविभावनं, तद्वौजभिदभेव यदिशेषवाधेन स-  
विशेषणे हीत्यादिन्यायावतार इति कर्त्तैव कारक इति ।

(१) तत्कर्तृत्वं तदनुकूलकृतिमत्तमात्रं न तु तज्जनकत्वे सति तदनुकूल-  
कृतिमत्त्वं जनकत्वाशस्याव्यावर्त्तकत्वादिति तात्पर्यम् ।

(२) सविशेषणे हि विधि-निषेधौ सति विशेष्ये अन्वयवाधे विशेषण-  
मुपसङ्कामत इति न्यायेनेत्र्यर्थः ।

अथ घटे कृतिसाध्येष्टसाधनताज्ञानं चिकौर्षद्वारा  
हेतुः तत्त्वं न प्रत्यक्षं चिकौर्षविषये अनागते इन्द्रियासन्निकर्षात्<sup>(१)</sup> किन्तु अनुमितिरूपं तथाच साध्यविकल्पादृष्टात्मः साध्याप्रसिद्धिर्वा देष्ट इति चेत् ।  
न । सिद्धवृत्त्यसिद्धविषया हि कृतिः सिद्धविषयप्रत्यक्षे  
सति सम्भवति । न हि मृदवयवानां संख्यानविशेषे  
कृतिसाध्येष्टसाधनतानुमितावप्यवयवस्य प्रत्यक्षेणापस्थितिं विना प्रवृत्तिः । अत एव यागे शब्दात्तदुपजौविलिङ्गाद्वा कृतिसाध्येष्टसाधनत्वेऽवगतेऽपि हविरादौनां  
प्रत्यक्षेणानुपस्थितौ न प्रवृत्तिः । न चापादानप्रत्यक्षं  
प्रवर्त्तकज्ञानोपश्चौण्ण<sup>(२)</sup> । अप्रत्यक्षे परमाणै तत्क्रियायामिष्टसाधनताज्ञानेऽपि प्रवृत्त्यभावात् । ग्रष्टत्तिविषयस्य मृदङ्गादेः प्रत्यक्षत्वात् न शब्दफुल्कारादिना  
व्यभिचारः । न चाभिमत्याहकेन्द्रियसंयोगार्थं मनसि  
प्रयत्नजन्यक्रियादर्शनाद्वाभिचारः, अहृष्टसहजतत्वगिन्द्रियेण हि मनोवहनाडौनामुपलभेन तज्जोचरप्रयत्नात् नाडौक्रिया ततः स्पर्शवदेगवन्नाद्या नोदना-

(१) इन्द्रियासामर्यादिति ख० ।

(२) प्रवर्त्तकं यत् कृतिसाध्येष्टसाधनताज्ञानं तेन उपक्षेण अन्यथा-सिद्धमिवर्यः ।

न्मनसि क्रिया न तु प्रयत्नात् । अत एव जलाद्यभ्य-  
वहारमलोत्सर्गहेतुनाडौनामनाद्यभ्यासवासनावशात्  
अद्वैतसहकृतत्वगिन्द्रियेणोपलभात् तज्जोचरप्रयत्नः ।  
नन्वेवं घटादावनुमितिजन्यत्वदर्शनादौश्वरे अनुमि-  
तिरपि सिद्धेत यथा प्रत्यक्षस्येन्द्रियजन्यत्वेऽपि नित्यं  
तदौश्वरे तथानुमितेलिङ्गंजन्यत्वेऽपि सा तत्र नित्यैव  
अनित्येन अनादिद्व्यगुणकाद्यजननादिति चेत् । न । स्व-  
सुख-दुःखाभावादिसाधनतानुमितेहि हेतुत्वं घटादै  
गृह्णौतम् । न च भगवति शरौराद्वैषाभावेन सुखमस्ति,  
अतो न क्षित्यादै तस्य तथानुमितिर्यथार्था सम्भवति ।  
न च ताद्वगनुमितेरनुमित्यन्तरस्य वानुमितिवेन  
घटादै प्रदत्तिविषयप्रत्यक्षवदेतुत्वं गृह्णौतमिति नेश्वरे  
अनुमितिः । ननु द्वेषजन्यकृतिसाध्ये चिकौर्षीविरहा-  
द्विभिर्भारः तद्वैषान्तेन क्षित्यादै द्वेषसाध्यत्वादौश्वरे

---

‘न च भगवतौति, यद्यपि सुख-दुःखमतन्वं खेष्टवन्तु तथा  
अस्ति चेश्वरस्य खेष्टं विश्वस्तैव तदिच्छाविषयत्वात्, तथापि खेष्ट-  
साधनताज्ञानवेन जनकलं लाघवात् न तु तथानुमितिवेन, अस्ति  
व भगवति खेष्टसाधनताज्ञानं प्रत्यचरुपं विश्वगोचरत्वात् तप्रत्यच-  
खेत्याश्रयः । तदिदस्तकं न चानुमितिवेन जनकलं दति । ननु  
चिकौर्षीपदं कृतिजनकजातौयगुणपरमित्यत आह, ‘तद्वैषान्तेनेति,

द्वेषोऽपि भवेत् द्वेषवतः संसारित्वे भगवतोऽपि तथा-  
त्वापत्तिरिति<sup>(१)</sup> चेत् । न । न हि सर्वादिद्वेषादेव  
तन्नाशानुकूलव्यापारे कृतिरुत्पत्तुमर्हति । प्रयोजन-  
मन्तरेण प्रेक्षावतां दुःखैकफले कृतेरनुत्पत्तेः किन्तु  
दुःखसाधनधंसं तत्साध्यदुःखानुत्पादं वा फलसुहित्य  
तत्साधनताज्ञानात् तथाचेष्टसाधनताज्ञानात् तचेच्छा-  
इस्येवेति सैव कृतिकारणं कृपत्वात्, द्वेषस्तु परम्परया  
तदुपक्षीणः कुतस्तर्हि द्वेषसिद्धिः शत्रुं द्वेष्मीत्यबाधित-

‘कृतिः’ प्रवृत्तिरित्यर्थः, एवमयेऽपि, यथाश्रुते निवृत्तिलक्षणयन्त्रस्य  
द्वेषजन्यलादसम्भवः, प्रवृत्तिं प्रत्येव समानविषयतालाघवेन चिकौर्षी-  
हेतुर्न तु भिन्नविषये द्वेषोऽपि, निवृत्तिं प्रति तु द्वेष एव समान-  
विषयतया हेतुर्न तु भिन्नविषया चिकौर्षति । न च प्रवृत्तिविरह-  
एव निवृत्तिः, वैपरौत्यापत्तेः<sup>(२)</sup> । तदुक्तं कुसुमाञ्जलौ “प्रवृत्तिप्रयत्नो  
रागान्विवृत्तिसु द्वेषादिति, अन्यथा चिकौर्षया द्वेषान्यथासिद्धि-  
रित्यस्यैवासिद्ध्वैर्वपरौत्यस्यापि सुवचलात् यचेच्छा तदभावे द्वेषनिय-  
मात् । न चैवं कथं व्यभिचारोद्भारः, निवृत्तेः क्रियाविरहेतुलेन  
प्रवृत्तिसाधतानियमेन च कार्याणां चिकौर्षजन्यलनियमात् । नचेवं  
कुत इत्यादि यन्यः कथं, इत्यं, कुतस्तर्हि द्वेषः स्यौक्रियते कारण-  
न्तरमेव निवृत्तेः स्यौक्रियतामित्याचेपे शत्रुं द्वेष्मीत्यबाधितानुव्यव-

(१) तथा स्यादितीति ख० ।

(२) विनिगमकाभावेन प्रवृत्तेनिवृत्तिविरहत्वापत्तेशित्यर्थः ।

प्रत्ययात् । न चादृश्यस्य कर्तुरनुपलब्धिवाधः, अनुप-  
लब्धिमाच्चस्य बाधकत्वे अतौन्द्रियोच्चेदात्<sup>(१)</sup> योग्या-  
नुपलब्धेश्चासिद्धेः परमात्मनोऽयोग्यत्वनियमात्, शश-  
शृङ्गप्रतिवन्ध्या च नादृश्यमाच्चनिरासः परमाणुखादि-  
स्वौकारात् । नाप्ययोग्यकर्तृनिरासः, चेष्टया ज्ञाना-  
दिमतः परमात्मनोऽनुमानात् परम्पर्ति तस्यायोग्य-  
त्वात् । नापि शृङ्गे पशुत्ववद्प्रयोजकम्, कर्तुः कार्य-  
माच्चे कारणत्वावधारणात्, प्रतिवन्धिमाच्चस्य चादू-  
यणत्वात् । शशे पशुत्वेनायोग्यशृङ्गसिद्धिः कुतो नेति  
चत् । न । अर्धान्तरत्वात् विपक्षे बाधकाभावेन  
आप्यसिद्धेः शृङ्गत्वस्य योग्यसंस्थानविशेषव्यञ्जत्वेना-  
योग्यस्य विरोधेन शङ्खितुमशक्यत्वात् शशे शृङ्ग-  
स्यात्यन्ताभाव इति सर्वेषामवाधितप्रत्यक्षबाधित-  
त्वाच्च । अथ कृति-कार्ययोर्नान्वय-व्यतिरेकाभ्यां व्या-  
प्तिग्रहः त्वन्मते व्यापककृतेः सत्त्वे तदेशे समये वा

साधसाच्चिके तत्र न ततोऽन्यत्कारणं कल्पयमिति परौहारे तदभि-  
प्रायादिति । ननु यत्पुमवायौत्याद्यन्ययानुविधानात् तदाश्रयलमाच्च  
सिध्यति न तु तत्कारणत्वं तत्र सिद्धे तदाश्रये तु आश्रयलावच्चेदे-

(१) चक्षुराद्यतौन्द्रियाणां सर्वदैवानुपलम्भात् अनुपलब्धेः प्रमाणत्वे तेषां  
मुच्चेदापत्तेशिवर्धः ।

कृतिमाच्चव्यतिरेकानिरूपणात्<sup>(१)</sup> । नित्यकृतेरन्वयोरपि  
न गृहौतः वह्निमाच्चव्यतिरेकाऽस्ति गृह्णते चेति ।  
न चैवमाकाशात्मनोरप्रसिद्धिः समवायिमाच्चस्य  
व्यतिरेकानिरूपणेन कार्यं समवायिकारणजन्यमिति  
व्याप्तेरसिद्धेरिति वाच्यम् । समवायिकारणत्वयहे हि  
तत्संसर्गाभावोऽप्रयोजको निभित्तमाच्चसाधारणत्वात्  
किन्तु यत्समवायि तत्र कार्यं यन्न समवायि तत्र  
नेत्यन्योऽन्याभावमादाय कार्यं समवायिजन्यमिति  
व्याप्तिग्रहसम्भवात् समवायित्वेन तयोरन्योऽन्याभावो-  
ऽस्ति गृह्णते च<sup>(२)</sup> । यदा भावकार्यं समवेतमिति

---

नाच्याद्यनुविधानात् आश्रयत्वेनैव, किञ्च समवायिकारणत्वं विशिष्टं  
नावच्छेद्यं कार्यं नौलघटल्वदार्थसमाजमहिन्ना सिद्धवात् तथा हि  
उक्ताच्याद्यनुविधानात् समवायित्वं समवायित्वेन च कारणत्वं विशिष्ट-  
मवच्छेद्यं ग्राह्यं वा । अपि च समवायित्वमविशिष्टं न व्याप्तं व्यमि-  
चारादिति खसमवायीति वाच्यं, एवं कार्यं व्यर्थविशेषणतया  
यद्यत्र समवायि तत्र तदिति जात्यादिसाधारणेनाच्य-व्यतिरेक-  
योस्तदाश्रयत्वमाच्च ग्राह्यं न तु तद्वेतुलभित्यखरसादा । ‘यदेति ।

(१) निवृद्धते: सर्वकालावच्छेदेन सत्त्वात् कृतिसामन्यव्यतिरेकप्रयुक्त-  
कार्यव्यतिरेकासिद्धेरित्यर्थः

(२) तथाच समवायिकारणतायाहक्यतिरेकोऽन्योन्याभाव एव नाच्य-  
नाभाव इति भावः ।

व्याप्त्या तयोः सिद्धिरिति,<sup>(१)</sup> न, यथा हि यद्यद्वहेरन्वये  
धूमे गृहीतस्तत्तद्व्यतिरेके धूममाचव्यतिरेकग्रहात्  
वह्नि-धूममाचयोर्व्याप्तिग्रहः न तु पर्वतीयवह्नेरन्वय-  
व्यतिरेकग्रहात् । न चान्यान्वय-व्यतिरेकाभ्यां अन्य-  
व्याप्तिग्रहे अतिप्रसङ्ग इति वाच्यम् । यद्विशेषयोर-  
न्वय-व्यतिरेकग्रहस्तत्सामान्ययोर्वाधकं विना व्याप्ति-  
ग्रहात्, स च वह्नि-धूमव्याप्तिग्रह उत्पद्यमानः सकल-  
धूमगोचरो धूमत्वपुरस्कारेण प्रसिद्धधूमगोचर एव  
वा, तथेहापि छतिविशेष-कार्यविशेषयोरन्वय-व्यति-  
रेकग्रहो बाधकमन्तरेण छति-कार्यमाचयोर्व्याप्तिग्रहे  
उपायः, न तु पश्चाधर्मतावल्लभ्यविशेषान्वय-व्यति-

‘यद्विशेषयोरिति यद्वृर्मवचेनोपस्थितविशेषयोरन्वयादिग्रहस्तद्व्याप्ति-  
लिङ्गितव्याप्तिग्रहादित्यर्थः, ‘सकलधूमगोचर इति सामान्यलक्षणा-  
न्वयपगमादसान्मते, ‘प्रसिद्धेत्यादि तदनभ्युपगमात् परमत इति  
मतभेदेनाभयविकल्पेनोक्तं । ‘न त्विति व्याप्तिग्रहः सामान्यलक्षणा-  
धीनतया पञ्चधर्मतावल्लभ्यमपि विषयौकरोति न तु तद्वाहका-  
चयादिधीरपि तमित्यर्थः ।

(१) आकाशात्मनोः सिद्धिरित्यर्थः, तथाच शब्दः समवेतः भावकार्य-  
त्वात्, ज्ञानं समवेतं भावकार्यत्वात् इत्यनुमानाभ्यां आकाशात्मार्ति-  
रित्यस्तस्मवेतत्त्वाधात् तयोः सिद्धिरिति भवः ।

रेक्यहः, अनुमानमात्रोच्चेदप्रसङ्गात्<sup>(१)</sup> एतेन कार्य-  
त्वस्य विपक्षवृत्तिहतये सम्भाव्यतेऽतीन्द्रियकर्ता चेद्य-  
तिरेकसिद्धिविधुरा व्याप्तिः कथं सिध्यति, वश्योऽथ  
व्यतिरेकसिद्धिमनसा कर्ता समाश्रीयते तत्त्वागेऽपि  
तदा वृणादिकमिति व्यक्तं विपक्षेश्वरमिति निरस्तम् ।  
ननु यदि कर्त्तमात्रव्याप्तिग्रहाददृश्यकर्त्तसिद्धिस्तदा  
वह्निमात्रव्याप्तधूमात् अदृश्यजाठरौयवह्निसिद्धिरपि

यत्तु इदनु तदनुमतप्रमाणमहिना समाधिसौकर्येणोक्तं ।  
वस्तुतः कृतिव्यतिरेको वा तदन्वयो वा नापेचलीयोऽमाध्यलात्  
किन्तु कृतिजन्यत्वस्य साध्यतया तस्यैव तावपेचितौ तौ च व्याप-  
ककृतेरज्ञानेऽपि घटादौ कृतिजन्यत्वान्वयेनाकाशादौ तद्विरे-  
केण सुग्रहाविति कथमन्यथाद्यप्रमिद्या व्याप्त्यग्रह इति गङ्काश्युप-  
तिष्ठते । न च कृतिजन्यत्वमाध्यप्रमिद्यौ घटाकाशादौ तदन्वय-  
व्यतिरेक्यहः तत्रसिद्धिरेवान्वय-व्यतिरेकाभ्यां कार्य-कारणभाव-  
ग्रहे तत्रायमात्रेषः समाधानं चेति वाच्यं । तत्रापि कृतेव्यपिक-  
त्वेऽयुपादानाभावेनैवोपादानकृतिव्यतिरेक्यहसम्भवादिति । तत्र ।  
एवं हि व्यतिरेक्यहसम्भवेऽयन्वयग्रहात्रेषे यत्किञ्चिद्विशेषयोरेवा-

(१) सिधाध्यविधानधीनानुमानमात्रोच्चेदप्रसङ्गादिव्यर्थः, तथाच सिधा-  
ध्यविधाधीनानुमाने पक्षे साध्य-हेत्वोर्निर्मयेऽपि तदनधीनानुमाने  
ताटग्रनिष्ठ्यासम्भवेन पक्षे साध्य हेत्वोर्नव्य-व्यतिरेक्यहासम्भवात्  
तादृशानुमानमात्रोच्चेदप्रसङ्ग इति भावः ।

स्यात् । न स्यात् । अहश्यवह्नेर्धूमानुत्पत्तेर्वश्यस्य तत्र  
हेतुत्वात् । ननु ज्ञानेच्छा-प्रयत्नव्यतिरेकान्व कार्य-  
व्यतिरेकः किन्तु एकैकव्यतिरेकात् तथाच व्यर्थविशेष-  
पणत्वेन विशिष्टव्यतिरेको न हेतुव्यतिरेकव्याप्त्य इति  
ग हेतोर्विशिष्टसिद्धिः साध्याभावव्यापकाभावप्रति-  
भागिन एव साध्यगमकत्वादिति चेत् । न । यत एकैक-  
व्यतिरेकात्कार्यव्यतिरेकः अत एव कार्यत्वादैकैकां  
सिद्धत् वयमपि सिद्धति आर्थस्तु समाजः । स्यादेतत्  
प्रश्नरीरे नित्यज्ञानादिमान् सर्वज्ञः कर्त्ता पक्षे विव-  
क्षितो घटादै च कार्यत्वस्य तद्विपरीतकर्त्तसह-

स्याद्यवगमस्तन्त्रं न तु पचार्धमतावललभ्यान्वयादिधीरित्येव समा-  
जानादित्यस्यैवाभिधेयत्वादिति ।

‘किन्त्वैकैकेति, यद्यपैकैकसत्त्वेऽपि कार्यभावात् चितयव्यति-  
रेकग्रह एव तन्त्रं, तथापि खेतरसमवधान इत्यस्यावश्यं प्रवेगे  
गतौदं द्रष्टव्यं । ‘व्यर्थति, अत गङ्गते साधे भवति न व्यर्थविशेष-  
पणता हेतुसमानाधिकरणात्यन्ताभावप्रतियोगितावच्छेदकत्वा-  
भावस्य गुरुण्णपि साध्यतावच्छेके सुग्रहत्वात् अवच्छेदकतायां हि  
भवति गौरवं दोषो यथा हेतुनिष्ठनौलधूमत्वादौ, साध्यनिष्ठधर्म-  
त्वच्छेदकत्वं याह्वानेव किनूक्तप्रतियोगितावच्छेदकत्वाभावस्तुच्च  
गुरुण्णपि सुग्रहमन्यथा तादृशधर्मस्य प्रतियोगितानवच्छेदकत्वस्य

चारदर्शनादिशेषविरुद्धत्वमिति चेत् । न । हेतोविव-  
क्षितसाध्यविपरीतसहचारमाचस्यादूषकत्वात् । अन्य-  
आनुमानसाच्चेदप्रसङ्गात् । न चानित्यज्ञानासर्व-  
ज्ञशरौरिकर्तृत्वेन समं कार्यत्वस्य व्याप्तिरस्ति येन  
विपरीतसाधने विरुद्धत्वं स्यात् तादृशव्याप्तिश्च त्वया  
सया वा नाङ्गीक्रियते अङ्गुरादै योग्यानुपलभेन  
शरौरिकर्तृकत्वाभावात् । अथ यथादर्शनबलग्रहत्त-  
व्याप्त्याऽनित्यज्ञानादिमान् कर्त्तोपनेयः पश्चधर्मतया  
च नित्यज्ञानादिमान् तथाच्चेष्टनेयविशेषयोर्विरोधेन  
व्याप्ति-पश्चधर्मतयोर्विरोधात् परस्परसहकारितावि-  
रहान्वानुमानं विशेषविरोधादिति । चेत् । ० न ।

---

केनापि प्रमाणेनाघडे प्रतियोगितावच्छेदकत्वसेव मिद्दुमिति सर्वथा  
न व्यर्थविशेषणतेति साध्ये व्यर्थविशेषणता तादृशजिज्ञासायामर्था-  
न्तरत्वेन दोष इत्येव वाच्यं, तत्र चेदिगिरुस्य सिधाधिष्ठा तदा  
कथं तदवकाश इति । मेवं । अन्योन्याभावगर्भव्याप्तौ साध्यवत्त्वा-  
वच्छेदेन साधनसमानाधिकरणान्योन्याभावाप्रतियोगित्वस्य यात्य-  
तया तत्र कन्त्ये व्यर्थविशेषणत्वात् तदा नौलधूमत्ववद्वच्छेदक-  
कोटिप्रवेशादिति । ‘योग्यानुपलभेनेति, एतच्च विशेषणभागे  
द्रष्टव्यं, विशेषस्य परात्मनोऽयोग्यतादिति । दृष्टान्तदृष्टपक्ष-  
धर्मतावलज्ज्योर्विशेषयोर्विरोधादिशेषविरोधमाशङ्कते, ‘अथेति,

यन्नित्यज्ञानादिकर्तृजन्यत्वेन व्याप्त्यग्रहात् ज्ञानादि-  
भक्तर्तृजन्यत्वव्याप्तेश्च पश्चधर्मतावललभ्यविशेषाविरो-  
धात् केवलाया व्याप्तेः पश्चधर्मतायाश्च पृथगुपनाय-  
कत्वाभावाच्च एकवैयर्थ्यप्रसङ्गात् । तथाच निरपेक्ष-  
तादशायां विशेषानुपस्थानादेव न विरोधज्ञानम्,  
सापेक्षतादशायान्तु सहेपलम्भादेव विरोधप्रतियो-  
गिनेः सिद्धिसिद्धिभ्यां विरोधज्ञानाभावश्च । लिङ्ग-  
विशेषण-साध्यविशेषणविरोधे च विशेषविरोधः, यथा  
चन्दनप्रभववह्निभानयम् असुरभिधूमवत्त्वादिति<sup>(१)</sup> ।  
ननु ज्ञानत्व-नित्यत्वयोः कर्तृत्वाशरौरित्वयोश्च पर-  
स्परविरुद्धत्वेन एकधर्मसमावेशात् कथं नित्यज्ञाना-  
दिकर्तृसिद्धिरिति चेत् । न । उपसंहारस्यानस्याभा-  
वात् । तथाहि ईश्वरे तद्वुद्घौ चाशरौरित्व-कर्तृत्वे  
बुद्धित्व-नित्यत्वे<sup>(२)</sup> चापसंहियमाणे विरुद्धे । न तु स्वा-  
श्रयस्थिते उभयोच्छेदप्रसङ्गात् । न चेश्वरस्तद्वुद्घि-  
र्वापस्थिता, उपस्थितौ वा धर्मिग्राहकमानेन तयो-  
साध्यांश्योर्विरोधात् तमाह, ‘नचिति ।

(१) असुरभिधूमस्य चन्दनप्रभवक्षिज्ञापकत्वासम्भवात् साध्यविशेषणचन्द-  
नप्रभवत्वस्य हेतुविशेषणासुरभित्वय च परस्परं विरोध इति भावः ।

(२) ज्ञानत्व-नित्यत्व इति पाठान्तरं ।

विरोधापहारात्, अनुपस्थिते च तद्दृये विरोधज्ञान-  
 मकिञ्चित्करमेव, अस्मदादिबुद्धौ व्योमादै कुविन्दे  
 मुक्तात्मनि चेपस्थिते विरोधापसंहारात् । बुद्धित्व-  
 नित्यत्वयोः कर्तृत्वाशरौरित्वयोरनधिगमेऽपि ईश्वरे<sup>(१)</sup>  
 अशरौरिकर्तृत्व-नित्यज्ञानादिसिद्धिरप्रत्युहैव । अत-  
 एव नित्यत्वावयवत्वयोर्विरोधज्ञानमकिञ्चित्करमेवेति  
 परमाणुसिद्धिः । ईश्वर-तद्बुद्धादिकन्तर्कितमिति चेत् ।  
 न । तर्कस्य प्रसञ्जनस्य संशयस्य चाज्ञातेऽसम्भ-  
 वात्<sup>(२)</sup> । स्यादेत्, घटादै कृतिसाध्यता हस्तादि-  
 व्यापारद्वारैव यद्यौता न तु साक्षात् । न च पिता-  
 पुत्रयोरेकघटसाधनत्वमिव प्रयत्न-हस्तादिव्यापारयोः  
 साक्षात्साधनत्वं वाच्यमिति वाच्यम् । घटार्थं हस्त-  
 व्यापारवत्कुलालसमौपस्थस्य<sup>(३)</sup> हस्तादिव्यापारशून्यस्य  
 तद्घटकर्तृत्वापत्तेः । न च हस्तादिव्यापारवत्ता  
 अशरौरस्य सम्भवति । अन्यादशौ च कृतिसाध्यता  
 न दृष्टा । शरौर-तद्व्यापारौ चाङ्गुरे बाधिताविति  
 कर्त्तरपि बाध एव । अन्यथा तदनुमानादेव स्नेचन्न-

(१) भगवति भवे इति ख० ।

(२) तथाच तर्कादौ धर्मज्ञानस्य हेतुत्वेन तदग्रहे तदसम्बव इति भावः

(३) हस्तव्यापारादिना व्याप्रियमाणकुलालसमौपस्थस्येति ख० ।

एव कर्त्तानुभीयेत् बुद्धादिमत्परात्मने योग्यानुप-  
लब्धिवाधा त्रित् । शरीरव्यापारद्वारैव क्षेत्रज्ञस्य  
हेतुत्वात् शरीरव्यापारस्य चाङ्गुरे वाधात् स वाधित-  
इति चेत् । तर्हि कर्त्तमाचस्यापि तद्वारैव चेष्टेतर-  
कार्ये कर्तृत्वावधारणात् तद्वाधे कर्त्तमाचवाधेऽपि ।  
एवच्च कृतिसाध्यत्वे शरीरव्यापारजन्यत्वं प्रयोजक-  
मिति स एव उपाधिः । एवं ज्ञानेच्चयोरपि इच्छा-  
कृतिद्वारा जनकत्वमिति कथं द्वारं विना क्षित्यादौ  
जनकत्वमिति । उच्यते । जन्यमाचे हस्तादिव्यापार-  
जनककृतित्वेन न जनकत्वं चेष्टायां क्षित्यादौ च व्यभि-  
चारात् । घटादौ च तथा जनकत्वमिति जन्यमाचे कृति-  
माचस्य जनकत्वविरोधिविशेषयोर्जन्य-जनकभावे  
वाधकं विना सामान्ययोरपि तथाभावनियमात्<sup>(१)</sup> । न  
हि विशेषे विशेषप्रयोजकत्वं सामान्ये सामान्यप्रयोज-  
कत्वविरोधि । चेष्टेतरकार्ये शरीरव्यापारद्वारैव क्षेत-  
र्हेतुत्वात् तेन विना क्षित्यादौ न कृतिसाध्यतेति चेत् ।

प्रत्युतानुकूलत्वमित्याह, ‘विशेषयोरिति ।

(१) तथा च यत्र विशेषयोर्जन्य-जनकभावे वाधकमस्ति तच्चैव न सामान्य-  
योर्जन्य-जनकभावः, प्रकृते कार्यविशेष-कृतिविशेषयोर्जन्य-जनकभावे  
वाधकभावात् कार्यसामान्य-कृतिसामान्ययोर्जन्य-जनकभावोनि-  
ष्टुयन्ति इति भावः ।

न । चेष्टेतरकार्यमाचे शरीरव्यापारजनककृतित्वेन न जनकत्वं क्षित्यादौ व्यभिचारात्, किन्तु तद्विशेषे घटादावित्युक्तत्वात् । न चैवमामवातजडौकृतकल्पेवरस्य प्रयत्नादेव घटेत्यत्तिः स्यात् हस्तादिव्यापारं विनाऽपि कृतेहेतुत्वादिति वाच्यम् । घटे कृतिवत् हस्तादिव्यापारस्यापि हेतुत्वात् । यदुक्तं क्षेच्छ एव कुतो नानुमौयत इति । तत्र यदि हस्तादिव्यापारकृतिमान् क्षेच्छोऽभिमतस्तदा हस्तादिव्यापारस्याङ्कुरे योग्यानुपलभ्मवाधात् । अथ हस्तादिव्यापारशून्यकृतिमान् अभिमतस्तदेऽमित्युक्तरम्<sup>(१)</sup> स एव भगवानौश्वरः । अतेव सहभावनिरूपकत्वे नियतपूर्ववर्त्तित्वं<sup>(२)</sup> कारणत्वम् । समवाय्यसमवायिनोस्तथात्वेन निमित्तेऽपि तथाभावात्<sup>(३)</sup> । अन्यथा<sup>(४)</sup> प्रतिवन्धकाभावानन्तरं प्रतिवन्धकसत्त्वकाले कार्यं स्यात् प्रतिवन्धकाभावस्य

‘प्रतिवन्धकेति, सम्बन्धाभावत्वेन जनकत्वात् प्रागभावस्यापि जनक-

(१) तदोमित्युच्यते इति ख० ।

(२) कार्याधिकरणकालवर्त्तित्वे सति कार्यनियतपूर्ववर्त्तित्वमित्यर्थः ।

(३) समवायिकारणासमवायिकारणयोः कार्याधिकरणकालवर्त्तित्वविशिष्टकार्यनियतपूर्ववर्त्तित्वरूपकारणत्वेन निमित्तकारणेऽपि तादृशकारणत्वादित्यर्थः ।

(४) निमित्तकारणस्य कार्यनियतपूर्ववर्त्तित्वमाचरूपकारणत्वे इत्यर्थः ।

पूर्वं सत्त्वात् । न च क्तेः सहभावनिरूपकत्वं स्वतः;<sup>(१)</sup> कार्यसमये अभावात्, तथाच तत्परिचायितव्यापार-  
द्धारा तस्याः सहभावनिरूपकत्वं । अतः शरीरव्या-  
पारद्वारैव क्तेर्जनकत्वं न केवलाया इति निरस्तम् ।  
समवाय्यसमवायि-प्रतिवन्धकाभावानां अविनश्यद-  
वस्थत्वेन कारणत्वात् तथैवान्वय-व्यतिरेकात् । तेन  
तेषामग्रिमविनाशक्षणे<sup>(२)</sup> न कार्यम् । अन्यथा प्रति-  
व्यक्ति कार्यसहभावनिरूपणे कार्योत्पत्तेः प्राक् सह-  
भावस्य निरूपयितुमशक्यत्वात् कारणत्वानिश्चयेन  
कापि प्रवृत्तिर्न स्यादिति तज्जातीयत्वस्यावश्यवाच्यत्वे  
विनश्यदवस्थं कथं सहभावेनापि व्यवच्छेद्यमतः  
स्वरूपयोग्यतारूपा कारणता तचापि । कार्यभावस्तु  
सहकारिविरहात् । अन्यथा निमित्तानां प्रत्येकं

---

त्रादिति भावः । ‘समवायौति, तेषामेव तथा हेतुलं न त्वयेषामिति  
भावः । ‘निमित्तानामिति, सामान्यतो लाघवात् पूर्वसत्त्वाविशेष एव  
हेतुताऽतिप्रसङ्गभयेन विशेषेषेवमिति भावः । एतच्च वसुगतिमनु-  
रूपोक्तं, वसुतः सहभावगर्भेऽपि हेतुले यत्र सहभावो न स्वतस्तत्रासु

(१) साक्षात्सम्बन्धेनेत्यर्थः ।

(२) तेषामाश्रये विनाशक्षण इति ख० ।

कार्यसहभावनिरूपकत्वेन जनकत्वे गौरवम्, प्रागभावस्य<sup>(१)</sup> प्रतियोग्यजनकत्वप्रसङ्गाच्च । अन्यथा<sup>(२)</sup> उत्पन्नोऽपि घट उत्पद्येत् सामग्राः सत्त्वात् । न च स एव तत्र प्रतिबन्धकः, अभावान्तरस्य<sup>(३)</sup> तत्त्वाकारणत्वेन कारणौभूताभावप्रतियोगित्वरूपस्य प्रतिबन्धकत्वस्य प्रागभावकारणत्वं एव विश्रामात् । न चैका सामग्री एकदैकमेव कार्यं जनयति स्वभावादिति वाच्यम् । सामग्री-तद्विरहस्य कार्य-तदभावप्रतियोगित्वेन<sup>(४)</sup>

हस्तादिव्यापारद्वारा तथा, इह तु निवृक्तेः स्तत एव कार्यसहभावो-इस्तु किन्तदपेचयेति इष्टव्यं । इष्टापत्तिभागज्ञ प्रागभावहेतुताग्राहक-मानमाह, ‘अन्यथेति, कार्यभावव्यापकाभावप्रतियोगित्वज्ञानस्यैव हेतुत्वे मानवादिति भावः । ‘एकदेति, ‘एकमिति सम्पातायातं

(१) सर्वत्र कार्यसहभावेन कारणत्वे प्रागभावस्य प्रतियोग्यत्वत्तिकाले असत्त्वेन अकारणत्वप्रसङ्गः ।

(२) प्रागभावस्याकारणत्वे इत्यर्थः ।

(३) घटं प्रति घटस्य प्रतिबन्धकत्वे घटाभावस्य कारणत्वमायाति कारणी-भूताभावप्रतियोगित्वस्यैव प्रतिबन्धकतारूपत्वात् तथाच घटं प्रति घटप्रागभावभिन्नस्य घटाभावस्य नियुक्तिकत्वेनाकारणत्वे परिश्वेषेण घटप्रागभावस्य कारणत्वं सिद्धमिति समुदिततात्यर्थम् ।

(४) कार्य-तदभावप्रयोजकत्वेनेत्रर्थः कस्मिंस्त्रित् पुस्तके तथैव पाठो वर्त्तत इति ।

सामग्रां सत्यां<sup>(१)</sup> कार्यस्य तद्भावे सामग्रीविरहस्य वज्रलेपायितत्वात् । स्यादेतत्, कर्ता शरीर्येव ज्ञान-मनित्यमेव बुद्धिरिच्छाद्वारैव इच्छा क्षतिदारैव हेतु-रित्यादिप्राथमिकव्याप्तिप्रत्यक्षविरोधान्नाशरीरनित्य-

एकदैव जनयतीत्यनेनैव प्रकृतसङ्गतेरिति । इदच्च कार्यात्पत्तिविरहो यद्भावात् तत्कारणमिति भते । वस्तुतस्तु साध्यप्रतियोगिकलं साध-नावं, न च साध्यत्वमित्यं वाच्यं, यस्याभावादुत्पत्तिविरह इत्यादिप्राग-भावे छत्यसाध्यतापत्तेः, किन्तु यद्भावादुत्तरसमये यद्भावो यत्पत्ते च यदा यत्पत्त्वमित्यादि । न च प्रागभावविरहात् कदापि कार्यविरहः, उत्पत्त्यग्निमसमयेऽपि कार्यसत्त्वात् । किञ्च उत्पत्तिराद्यसमय-सम्बन्धः स चाद्यसमयः कार्यच्चेति द्वयमेव, तथाचोत्पत्त्यभाव आद्य-समय-तत्कार्ययोरभादः पञ्चवस्ति स च न प्रागभावविरहात् अपि द्रुत्तरकाले आद्यसमयाभावादेव तद्विग्निष्टाभावो व्यासज्य-रूपान्तर्वित्तिप्रतियोगिकस्तुभयाभावो वा उभयथापि तादृशसमया-भावादेवेति किं तत्र प्रागभावाभावेन, तस्माद्यद्भावात् स्वेतर-समवधाने यद्भावस्तुदेव तत्र कारणमिति वाच्यं । यद्भावश्च न कालमात्रगर्भः किन्तु देशगर्भाऽपि प्रदेशान्तरे सत्यपि दण्डादौ धटविरहात्, तथाच दण्ड-चक्रसमवधाने यत्तत्र व्यधिकरणघटा-

(१) तथाच घटोत्पत्त्यनन्तरं घटस्य पुनरुत्पत्त्यभावेनानुमितिः सामग्री-विरहः यत्कारणाभावप्रयुक्तः तस्य खातन्त्रेण कारणत्वमकामेनाय-ज्ञीकरणीयमिति समुदिततात्पर्यम् ।

ज्ञानादिकर्त्तसिद्धिः । अत एव शरौरमनित्यमेवेति  
नियमान्व कर्त्तव्येन नित्यातौन्द्रियशरौरसिद्धिरौश्वरे ।  
न चाप्रयोजकत्वम्, निरुपाधित्वेन शङ्काकलङ्काभा-  
वात् कार्यत्व-सकर्त्तकत्वयोरपि यदि निरुपाधित्वमस्ति  
तदापि तुत्यवलत्वेन सत्यतिपद्मवत्प्रतिरोधोऽस्तु<sup>(१)</sup> । न

भावः तत्र प्रागभावाभावादन्यस्य नियामकस्याभावादाचातं प्राग-  
भावकारणत्वं । अत एव सर्वप्रागभावः सर्वत्रास्ति क्वचिच्च सह-  
कारिसमवधानात्कार्यं जनयतौति कस्यचित् प्रलपितमनादेयं ।  
धर्मिग्राहकमानेन नियताधिकरणस्यैव सिद्धेः अन्यथा तदभावेन  
कार्याभावस्यासम्भावितलेन तत्कारणलाभावापत्तेः धर्मसिद्धाप-  
त्तेवां । न च व्यधिकरणघटस्य तत्प्रभावाद्येव नेति कथं तत्र  
व्यधिकरणोत्पत्त्यापत्तिरिति वाच्यं । कारणतावच्छेदकावच्छिन्न-  
यत्किञ्चित्सत्त्वस्य कार्यतावच्छेदकावच्छिन्नयत्किञ्चित्सत्त्वप्रयोजक-  
त्वात् । मामान्येनापि रूपेण सैव व्यक्तिसत्त्वफलोपहितेति चेत्,  
सत्यं, तदेव प्रागभावव्यतिरेकात् फलव्यतिरेकं विना न सम्भवतौ-  
त्यन्यस्य तन्नियामकस्याभावात् । खभावादेव तथात्रे सहकारि-  
कत्प्रयनादेरपि दुरुपपादत्वापत्तिः प्रकारान्तराभावे सत्येव खभा-  
वाश्रयणात् । न च कपाललादिना सर्वकपालानां सर्वघटान् प्रतीव  
प्रागभावत्वेन सर्वप्रागभावानामपि सर्वान् प्रति जनकत्वमिति  
व्यधिकरणघटाभावो न प्रागभावाभावादिति वाच्यं । खप्रागभाव-

(१) पतिवन्धोऽस्त्विति ख० ।

न कार्यत्वं पश्यधर्मतासत्त्वाद्वलीयः कर्ता शरीर्येव-  
त्यादौ तु तन्नास्तीति वाच्यम् । ज्ञानमनित्यमेवेत्यादि-  
व्याप्तेरेव क्षित्यादौ ज्ञानजन्यत्वविरोधित्वात् एवं कार्यं  
ज्ञानजन्यं ज्ञानमनित्यमेवेत्यनयोर्विरोध एव अविरोधे  
तु द्वयमपि स्यात्, तथाच क्षित्यादौ शरीर्यनित्यज्ञान-  
पर्यवसाने वाध एव । किञ्च ज्ञानमनित्यमेवेत्यादौ नित्य-  
ज्ञानादेरप्रसिद्धेत्तदव्यावर्तकतया नोपाधित्वनिश्चयः  
तत्संशयो वा, कार्यत्व-सकर्तुकत्वव्याप्तिग्रहदशायां शरी-  
रव्यापाराव्यभिचारादुपाधेनिश्चयः संशयो वास्तीति ।  
तत्र । ज्ञानमनित्यमेवेत्यादिव्याप्तेरप्रसिद्धेः । विपक्ष-  
वाधकाभावेनाप्रयोजकत्वात् । निरुपाधिसहचारद-  
र्शन-व्यभिचारादर्शनादैव व्याप्तिग्रहः निरुपाधित्वमेव  
वा विपक्षवाधकमिति चेत् । न । अवयवो महानेव  
तेज उद्भूतरूपमेवेत्यादिव्याप्तिग्रहात् परमाणु-नय-  
नादेरप्रसिद्धिप्रसङ्गात् । अथ द्रव्यचाक्षुपत्वे अनेकद्रव्य-  
वत्त्वस्यं साक्षात्कारविषयेन्द्रियसन्निकर्षस्य हेतुत्वात्  
तन्मूलकविपक्षवाधकेन परमाणुदिसाधकस्य बलव-  
त्वात् परमाणुदिसिद्धौ विरोधिव्याप्तेर्वादः न तु  
दैपरीत्यम् । विपक्षवाधकाभावेन तस्या बलवत्त्वादिति  
मन्यसे तर्हि ज्ञानादिकार्ययोः कार्य-कारणभाववधा-

रणात् तन्मूलकविपक्षवाधकेन निष्कलङ्कव्याप्तिय-  
हात्<sup>(१)</sup> पक्षधर्मताग्रहसहितान्तिज्ञानादिसिद्धौ व्यभि-  
चारान्त्र व्याप्तिः । अन्यथा साध्यं पक्षातिरिक्त एवेत्या-  
दिनिरुपाधिसहचाराद्याप्तिग्रहे सकलानुभानोच्छेदः ।  
वयन्तु ब्रूमः । पक्षधर्मताबलान्तिर्यं ज्ञानं सिद्धाद्विभि-  
रनित्वैवेति व्याप्तिप्रत्यक्षेण न प्रतिबध्यते अस्मद्विदि-  
बुद्धिमात्रविषयकत्वेन भिन्नविषयत्वात् एकविपयविरो-  
धज्ञानस्यैव प्रतिबन्धकत्वात् नित्यत्वानित्यत्वयोरेकजा-  
तीयद्रव्येऽविरोधात् । बुद्धिमात्रेऽनित्यत्वावधारणात् कथं  
तद्विशेषे नित्यत्वबुद्धिरिति चेत् । न । बुद्धिमात्रपद-  
स्येश्वरानीश्वरबुद्धिपरत्वे विरोधाद्यभिचाराच्च । अस्म-  
दादिबुद्धिमात्रपरत्वे भिन्नविषयत्वेनाप्रतिबन्धकत्वात् ।

वेनैव जनकलाभ्युपगमे सर्वसामज्ज्ञादिति । ‘वयन्त्विति, सामान्य-  
लक्षणानभ्युपगमेन भिन्नविषयतया तन्मते न प्रतिबन्धकत्वमिति  
भावः । न चैवं बाधोऽपि दोषो न खादिति वाच्यं । अस्यापरस्य  
तन्मतेऽनिष्टापादनसम्भवेनास्माकं चत्यभावात् । न चास्माकं  
सामान्यलक्षणाभ्युपगमेन का गतिरिति वाच्यं । विपक्षवाधकाभावेन  
व्याप्तिभावादप्रतिबन्धात् । न च समानप्रकारतैव विरोधे तत्त्वं,  
विरोधभासानुरोधेन समानविषयतावच्छेदेन विरोधादिति ।

(१) अग्रहीताप्रामाण्यकव्याप्तियहादित्यर्थः ।

बुद्धित्वं नित्यावच्छ्येवेत्यवगतमतः कथं तत्र नित्यवृत्तित्वावगमद्विति चेत् । न । उभयसिद्धनित्यावृत्तित्वावगमेऽप्यतिरिक्तनित्यवृत्तित्वावगतौ विरोधाभावात्<sup>(१)</sup> । बुद्धित्वमनित्यत्वाप्यमवगतं नानित्यत्वाभाववति ज्ञेयमिति चेत् । न । अनित्यत्वव्याप्त्यत्वमनित्यमात्रवृत्तित्वं तत्र चेत्क्षमेव । एतेन कर्ता शरीर्येवेत्याद्यपि ज्ञानं प्रतिवन्धकमित्यपास्तम् । ननु कर्तजन्यत्वे जन्यत्वं नावच्छेदकं किन्तु घटत्वादिकमेव तेनैव रूपेणान्वय-व्यतिरेक-यहादावश्यकत्वाच्च<sup>(२)</sup> अननुगतमपि जन्यतावच्छेदकं

अध घटत्वादिवदिति यथा घटत्वादि कर्द्विशेषजन्यत्वे तथा सामान्ये जन्यत्वं स्थादित्यर्थः, न तु कर्द्वजन्यत्वावच्छेदकमेव घटत्वं

(१) परैः नित्यज्ञानानभ्युपगमात् नित्यज्ञानं नोभयसिद्धनित्यान्तर्गतं तथाच बुद्धित्वस्य उभयसिद्धं यद्यत् नित्यं तदवृत्तित्वनिष्पेऽपि नैयायिकमात्रसिद्धनित्यज्ञानवृत्तित्वे विरोधाभावः । न च बुद्धित्वस्य नित्यवृत्तित्वसामान्याभावनिष्पेये कथं नित्यविशेषवृत्तित्वयहः सम्भवति सामान्याभाववत्तानिष्पेयस्य सामान्यघटितविशेषवत्ताबुद्धेः प्रतिबन्धकत्वादिति वाच्यं । नित्यत्वस्थानुगतैकरूपस्थाभावेन सामान्याभावनिष्पेयासम्भवादिति विभावनीयं ।

(२) जन्यत्वावच्छिन्नं प्रति कर्त्तृत्वेन कारणत्वमिति कार्य-कारणभावाङ्गी-कार्येऽपि पटादिकर्त्तरि विद्यमाने घटादिकार्योत्त्वापत्तेवारणात् घटत्वाद्यवच्छिन्नं प्रति कूलात्मादिना कार्य-कारणभावस्थावश्यकत्वादित्यर्थः ।

वह्निजन्यतायां धूमत्वादिवत् । अथ घटत्वादिवज्जन्य-  
त्वमण्यवच्छेदकम् । न हि विशेषोऽस्तीति सामान्यम-  
प्रयोजकम् । तथाच वह्निजन्यत्वे धूमविशेषः प्रयोज्यो-  
ऽस्तीति न धूमसामान्यमश्चिं गमयेत्<sup>(१)</sup> तस्माद्यद्विशे-  
षेयोः कार्य-कारणभावस्तत्सामान्ययोरपि बाधकं  
विना तथात्वनियम इति चेत् । न । तत्र बाधकाभावात्  
अच च ज्ञानमन्त्यमेवेत्यादिप्राथभिकबहुव्याप्तिवा-  
धात् तु तुल्यत्वे वा व्याप्तिसंशयाधायकत्वात् । न च का-  
र्य-कारणभावमूलकत्वेन कार्यत्व-सकर्तृकत्वव्याप्तिर्ब-  
लीयस्तीति<sup>(२)</sup> वाच्यम् । विरोधिप्रत्यक्षेण कार्य-कारण-  
भावस्यैवासिङ्गेः । एतेन धूमादौ वह्निजन्यतावच्छेदक-  
मनुगतं न सम्भवतीह तु जन्यत्वमनुगतमस्थितो बाधकं

---

यथेति विरोधात् एकजन्यतायाभवच्छेदकद्वाभावाद्यद्विशेषयोरि-  
त्याद्यग्निमण्ड्यदर्शनाच्च । 'वक्त्रिजन्यत्वं' वक्त्रिविशेषजन्यत्वे, 'विरोधीति

---

(१) तथाच धूमत्वस्य वक्त्रिजन्यतानवच्छेदकत्वे धूमो यदि वक्त्रियभिचारी  
स्यात् तदा वक्त्रिजन्यो न स्यादिति विपक्वाधकत्वार्थमवेग धूम-  
त्वावच्छिन्नहेतुना वक्त्रित्वावच्छिन्नम्यानुमानं न सम्भवतीति भावः ।

(२) कार्यत्वं यदि सकर्तृकत्वव्यभिचारि स्यात् तदा व्याप्तिजन्यतावच्छेदकं  
न स्यात् अन्तिप्रसक्तधर्मस्यैवावच्छेदकत्वात् इति विपक्वाधकत्वार्थ-  
सहकृतायाः कार्यत्व-सकर्तृकत्वव्याप्तेः बलीयरूपमिति हृष्यम् ।

विना न त्यज्यत इति परास्तम् । ज्ञानमनित्यमेवेत्यादिसहचारावसायस्य बाधकं विना व्याप्तिपर्यवसायिततया बाधकत्वादिति । मैवम् । निरुपाधित्वेन सहचारावसायस्य साधकं बाधकच्च विना साधारण्येन व्याप्तिसंशयाधायकत्वात् । अन्यथा साध्यं पश्यातिरिक्त एव सुखं दुःखसम्भन्नमेवेत्यादिव्याप्तिग्रहस्य कार्य-कारणभावग्राहकवाधकत्वे तत्संशयाधायकत्वे वा कार्यात्कारणानुमानोच्छेदै निरौहं जगज्जायते । तस्माद्विशेषयोः कार्य-कारणभावस्तत्सामान्ययोः कार्य-कारणभावोबलवता बाधकेनापनौयते, न चाच तदस्ति । विरोधिव्याप्तिसाधकस्य विपश्चबाधकस्याभावात् ।

नव्यास्तु कार्यं कर्तृजन्यमिति व्याप्तितोऽशरौरनित्यज्ञानकर्तृपस्थितौ ज्ञानमनित्यमेवेत्यनेन विरोधप्रतिसन्धानं न तु तां विना प्रतियोग्यनुपस्थितौ विरोधानिरूपणात्, तथाचोपजीव्यवाधात् ज्ञानम-

---

विरोधिव्याप्तिप्रत्यक्षेणेत्यर्थः, ‘नव्या इत्यखरसोऽन्नावनं, तदौजन्तु ज्ञानमनित्यमेवेत्यस्य विरोधिप्रतियोग्युपस्थितौ विरोधज्ञानमिति न त्यं परन्तु तर्कितं तच प्रमितमिति नोपजीवविरोधः, अन्यथा सत्रप्रतिपचादौ क्वापि प्रतिवन्धो न स्यात् पच्चीयसाधानुपस्थितौ

नित्यमेवेत्यादिव्याप्तिज्ञानमकिञ्चित्करमेव । अत एव पक्षधर्मताविनाशतं विरोधिव्याप्तिज्ञानं न हेत्वाभासतयोक्तं विरोधप्रतियोगिसिद्ध्यसिद्धिपराहतत्वात् । स्यादेतत् अस्तु शरौरजन्यत्वमुपाधिः । न च पक्षेतरत्ववत्पक्षमाचव्यावर्त्तकविशेषणवत्त्वात्<sup>(१)</sup> साधनविशेषितत्वात् साधनतुल्ययोगक्षेमत्वेन साथव्यापकत्वानिश्चयाच्च नोपाधित्वमिति वाच्यम् । चेष्टेतरकार्ये<sup>(२)</sup> शरौरव्यापारद्वारैव कर्तुः कारणत्वात् शरौरसहकृतस्यैव स्वकार्ये कारणत्वाच्च<sup>(३)</sup> । न हि शरौरविनाशतः कर्ता शरौरक्रियां चेष्टां घटादिकं वा जनयति । न च यत्सहकृतं यज्जनकं तेन विना तज्जनकमतोऽर्थाच्चरौरजन्यमेव कर्तुंजन्यमिति साथव्यापकत्वानिश्चयात्,

नित्यानित्ययोरयप्रतिचेपात् । यत्तु अन्यथा तस्य हेत्वाभासान्तरतापातद्वति, तत्र, तादृशव्याप्तिविरोधेन कार्यं सकर्दकमिति व्याप्ति-

(१) पक्षमाचव्यावर्त्तकं यत् शरौरं तदत्त्वादित्वर्थः, तथाच अनुमानमात्रोच्चेदभिया पक्षेतरत्वस्य यथा नोपाधित्वं तथा पक्षमाचव्यावर्त्तकविशेषणविशिष्टस्यापि नोपाधित्वमिति भावः ।

(२) चेष्टायाः शरौरव्यापारत्वेन खस्तिन् खस्य कारणत्वासम्बवेनोक्तं चेष्टेतरेति ।

(३) कारणत्वावधारणाचेति ख० ।

पक्षेतरत्वादौ च विपक्षबाधकाभावान्व साध्यव्यापकता-  
निश्चयद्वृति तेषामनुपाधित्वे वौजम् । अत एव बाधो-  
न्वौतं वह्नीतरत्वं वह्निमत्त्वेन धूमवत्त्वे साध्ये आर्द्धे-  
न्यनप्रभववह्निमत्त्वं रसवत्त्वेन गन्धवत्त्वे साध्ये पृथि-  
वौत्वमुपाधिः विपक्षबाधकैस्तेषां साध्यव्यापकत्वनिश्च-  
यात् । न च साधनविशेषितत्वमपि, जन्यत्वं हि प्राग-  
भावप्रतियोगित्वं, शरौरजन्यत्वत्त्वं शरौरकारणकत्व-  
मन्यानिरुक्तेः इतरपदसमभिव्याहारेण जन्यपदादि-  
तरकारणकस्यैव ग्रतीतेः तदर्थकत्वकल्पनादिति विधौ  
वश्यते । अत एव शरौरिकर्तृकत्वमुपाधिः शरौरसह-  
कृनस्यैव कर्तुः कारणत्वात्, व्याप्य व्यापककोटावनिवे-  
श्यत एव प्रमाणस्य व्याप्तिग्राहकत्वात्, शरौरिकर्तृ-  
कत्व-सकर्तृकत्वयोर्न व्याप्तिग्रहः<sup>(१)</sup> इति चेत् । न ।  
विशिष्टाविशिष्टभेदेन<sup>(२)</sup> व्याप्य-व्यापकभावाविरोधात् ।

(१) खस्य खव्याप्यत्ववारणाय खाभाववदवच्चित्वे सति खभिन्नत्वस्य व्य-  
प्यत्वरूपत्वात् शरौरिकर्तृकत्वाननिरिक्तस्य सकर्तृकत्वस्य शरौरि-  
कर्तृकत्वव्याप्त्वासम्भव इति तात्पर्यं ।

(२) विशिष्टाविशिष्टभेदेन विशिष्टस्य केवलातिरिक्तत्वेनेवर्थः, एतच्च  
विशिष्टस्य केवलातिरिक्तत्वमत्माश्रित्योक्तं । तस्यतस्य विशिष्टस्य  
केवलातिरिक्तत्वेऽपि विशिष्टाविशिष्टयोः भेदगर्भव्याप्य-व्यापकभाव-  
निर्वाहः सम्भवति, भेदगर्भव्याप्यत्वत्त्वं न खावच्छिन्नप्रतियोगिताक-

अत एव जन्यत्वेन कारणजन्यत्वमनुभेयमिति । मैवम् । कर्तुर्हि शरौरसहकारिता किं घटादौ कर्त्तव्ये, कार्यमाचे वा स्वकार्ये वा, आद्ये कर्त्ता शरौरं विना घटादिकं न करोतीति किमायातं कर्तुः कार्यमाचकरणे । द्वितीये तु कार्यमाचं कर्त्तजन्यमिति न त्वया स्वौक्रियते, स्वौकारे वा शरौराजन्यमपि कार्यं कर्त्तजन्यमिति साध्याव्यापकत्वम् । तृतीये तु स्वजन्यत्वं न स्वजन्यतावच्छेदकं आत्माश्रयात् । तथापि यत्र सकर्त्तकत्वमस्ति तत्र शरौरजन्यत्वमावश्यकमिति तस्य साध्याव्यापकत्वम्, तु ल्ययोगस्त्रेमत्वेन हेतुव्याप्तासंशयाधायकत्वेन सन्दिग्धोपाधित्वं वेति चेत् । न ।

ज्ञानाभावात् असिद्धिमध्यप्रवेशस्यैवोचितवादित्यादि । ‘अतएव जन्यत्वेनेति, अत्र कारणजन्यत्वं किञ्चित्प्रागभावव्यापकाभावप्रतियो-

भेदवत्त्वे सति खावच्छिन्नाभाववदवृत्तिलं, अपि तु खावच्छिन्नाविषयकप्रतीतिविषयतावच्छेदकत्वे सति खावच्छिन्नाभाववदवृत्तितानवच्छेदकधर्मेवत्त्वं, तथाच खावच्छिन्नस्य न खावच्छिन्नव्याप्तत्वं न वा विशिष्टाविशिष्टयोर्व्याप्तत्वाधातः । खावच्छिन्नाविषयकत्वत्वं खपांसावच्छेदकताकविषयताश्रून्यत्वं, अतः अविशिष्टे विशिष्टव्याप्तत्ववत् विशिष्टेऽपि अविशिष्टव्याप्तत्वनिर्बाह इति न काचिदनुपपत्तिः ।

लाघवेन बाधकं विना कर्तृजन्यत्वे हि जन्यत्वमवच्छेदकं न तु शरौरजन्यत्वं गौरवात्, तथाच शरौरजन्यत्वं व सकर्तृकत्वव्यापकं । घटादौ<sup>(१)</sup> त्वार्थः समाजः घटत्वेन शरौरजन्यत्वनियमात् न तु व्यापकत्वप्रयुक्तः मानाभावात्, शरौरजन्यत्वं न सकर्तृकत्वव्यापकं तद्वाप्यजलत्वाव्यापकत्वात्<sup>(२)</sup> नित्यत्ववदिति बाधकात् हस्ताद्विना कर्तृत्वनिर्वाहेण शरौरस्याप्रयोजकतया साक्षात्प्रयत्नाधिष्ठेयजन्यत्वस्य साधनव्यापकत्वाच्च शरौरकर्तृकत्वमपि नोपाधिः । जन्यमात्रे कर्तुः शरौरसहकारिताविरहात् ।

अथ यद्विशेषयोः कार्य-कारणभावस्तत्सामान्ययोरपि बाधकं विना तथा नियम इति त्वयैव निरटङ्गि, तथाच कर्तृविशेष-शरौरजन्यविशेषयोः कार्य-कारण-

गितं प्रागभावप्रतियोगितमाचन्तु जन्यत्वमित्यर्थः कर्त्तव्यः, अन्यथा पदान्तरसमभिव्याहारस्य तत्कारणकलार्थकले हेत्वर्थस्य तत्राप्रवेशे

(१) ननु शरौरजन्यत्वे कर्त्तजन्यतानवच्छेदकत्वे घटादौ कथं स्वकर्तृकत्वेन शरौरजन्यत्वस्तिद्विद्विवत् आह, घटादाविति, यथाच घटत्वेन शरौरजन्यत्वनियमात् घटादौ शरौरजन्यत्वं फलशलसम्पन्नमिति भावः ।

(२) तथाच व्याप्यव्यापकत्वेन व्यापकस्यापि न व्यापकत्वमिति भावः ।

भावात् कर्तृमाच-शरौरजन्यमाचयोरपि तथाभावः, तथाच शरौरजन्यत्वं कर्तृजन्यतावच्छेदकमिति<sup>(१)</sup> भवत्युपाधिः। न चैवं घटत्ववच्छरौरजन्यत्वं सकर्तृकत्वव्याप्तं न तु व्यापकमपौति वाच्यम्। उभयसिद्धिसकलसकर्तृकदत्तित्वेन<sup>(२)</sup> साध्यव्यापकत्वनिश्चयात्। जन्यत्वेऽपि सकर्तृकत्वव्याप्तव्याहकमस्तौति चेत्, तर्हि उभयच व्याप्तिग्राहकसाम्ये विनिगमकाभावात् व्याप्तिसंशयाधायकत्वेन सन्दिग्धोपाधिर्व्याप्त्वासिद्धिर्वा। साधनव्याप्तासंशयाधायक एव हि सन्दिग्धोपाधिः, स च साध्यव्यापकत्वे साधनाव्यापकत्वे वोभयच वा संशयात्। न च वाच्यम् शरौरजन्यत्व-सकर्तृकत्वयोरव्यय-व्यतिरेकज्ञाने जन्यत्व-सकर्तृकत्वयोस्तद्यह आव-

व्याप्तस्य व्यापककोश्यप्रवेशेन प्रकृतासङ्गतेः, तत्रापि वा यदि प्रवेशस्तदा साधनविशेषितलभेवोपन्यस्तोपाधेरिति पूर्वग्रन्थविरोध इत्यवधेयं। ननु कर्तुः शरौरसहकारिता स्तजन्यमाच एव, न चात्माश्रयः,

(१) तथाचान्यूनानतिरिक्तवृत्तिधर्मस्यैवावच्छेदकत्वात् शरौरजन्यत्वस्य कर्तृजन्यतावच्छेदकत्वे कर्तृजन्यत्वव्यापकत्वमपौति शरौरजन्यत्वस्योपाधित्वनिर्वाह इति भावः।

(२) न्यायमते सकर्तृकत्वस्य चित्यद्वारादावपि सत्त्वात् शरौरजन्यत्वस्य सकर्तृकत्वव्यापकत्वासम्भवादुक्तं उभयसिद्धेति।

रथक इति लाघवात्तयोरेव व्याप्तिग्रहो न तूपाधिसाधयोः, साध्य-साधनयोरन्वय-व्यतिरेकज्ञानच्च शरौर-जन्यत्वानवगमेऽपि भवतौति विनिगमकमिति, यतो न कर्तृमाच-जन्यमाचयोरन्वय-व्यतिरेकाभ्यां व्याप्तिग्रहः । कर्तृमाचस्य व्यतिरेकाभावात्, किन्तु विशेषयोरन्वय-व्यतिरेकेण कार्य-कारणभावेन वा सामान्ययोस्तथा-त्वयहः तौ च तुल्याविति चेत्, उच्यते, अस्तु तावद्वटत्व-वज्जन्यत्व-शरौरजन्यत्वयोरपि कर्तृजन्यतावच्छेदकत्वेन सकर्तृकत्वव्याप्त्यत्वं ग्राहकतौल्यात्<sup>(१)</sup> विनिगमकाभा-वात् विरोधाभावाच्च, सकर्तृकत्वव्यापकत्वन्तु शरौर-जन्यत्वस्य कुतः घटत्ववदव्यापकस्यापि जन्यतावच्छेदक-त्वात् । उभयसिद्धसकर्तृके अन्वय-व्यतिरेकाभ्यां शरौर-

न दि तत्सुचे फलोपधानेन तत्सहकारित्वं अपि तु तदभावे फला-तुपधाननियमेन, तथाच शरौराभावे कर्त्तुः कार्यमाचाभाव एव कर्तृजन्यमावे शरौरसहकारिताचां मानं । किञ्च खजन्यत्वं खजन्यता-वच्छेदकं नोक्तमेव किन्तु शरौरं खजन्यमावे सहकारीति खज-न्यत्वां शरौरजन्यतावच्छेदकमित्यखरसाद्विषान्तरमाह, ‘हस्तादिनेति, शरौरस्याप्रयोजकतयेत्यापाततः, वसुतोऽन्यावयविभागस्य वर्धतया खाचाःप्रयत्नाधिष्ठेयजन्यत्वमेव तदर्थो वाच्यः तथासतीदं दूषणं द्रष्टव्यं ।

(१) ग्राहकसमानत्वादिति ख० ।

जन्यत्वस्य व्यापकत्वग्रह इति चेत्, न, शरौरजन्यत्वविनिवेद्यत्वेन तु ल्यन्यायेन च प्रथमं कर्तृं जन्यत्वे जन्यत्वमवच्छेदकं लृप्तमिति तद्विरोधेन शरौरजन्यत्वस्य सकर्तृकत्वव्यापकत्वानवगमात् । अत एव न सन्दिग्धोपाधित्वम् । ननु घटादौ शरौरजन्यत्वे कर्तृं जन्यत्वमनुगतमवच्छेदकम् वाधकाभावात् । न च लाघवात् घटत्वादिकमेव तथा, कर्तृं जन्यत्वेऽपि जन्यत्वस्यातथात्वापन्नेः । एवं शरौरजन्यत्वव्याप्तं सकर्तृकत्वं वह्नेधूम-इवेति भवत्युपाधिः । किञ्च कर्तृं जन्यत्वे जन्यत्वं शरौरजन्यत्वे वा सकर्तृकत्वमवच्छेदकमिति संशयेऽपि न हेतोः साध्यव्याप्तत्वनिश्चय इति चेत्, तर्हि, घटादौ कर्तृं जन्यत्वे गृह्णौते तस्य शरौरजन्यत्वावच्छेदकत्वं ग्रहीतव्यम् घटे च घटत्ववज्जन्यत्वमपि वाधकं विना कर्तृं जन्यतावच्छेदकं गृह्णौतमतो जन्यमात्रे कर्तृं जन्यत्वात् न शरौरजन्यत्वे तद्वच्छेदकत्वं प्रथमगृह्णौतेऽपञ्जीव्यविरोधात् । अत एव न तस्य हेतौ व्याप्तिसंशयाधायकत्वमपि । एतेनानुत्व-क्षित्यवयववृत्त्यन्यत्वाद्य-उपाधित्वेन निरस्ताः, जन्यत्वस्य साध्यव्याप्तत्वेन तेषां साध्याव्यापकत्वात् । तथापि क्षित्यादिकं न कर्तृं जन्यं शरौराजन्यत्वात् गगनवदिति सत्प्रतिपक्षेऽस्तिवति चेत् ।

न । अस्य प्रसिद्धकर्तृजन्यत्वाभावविषयत्वात् अप्रतीत-प्रतियोगिकाभावस्य निरूपयितुमशक्यत्वात्<sup>(१)</sup>, स्थापनानुमानच्च पक्षधर्मतावलात् प्रसिद्धकर्तृभिन्नकर्तृत्वसाधकमतो भिन्नविषयत्वान् प्रतिबध्य-प्रतिबन्धकभावः । अत एव तद्वापकरहितत्वादिकमभावसाधकं बाधकमपास्तम् । तस्य प्रसिद्धाभावविषयकत्वेनाप्रसिद्धाभावाविषयकत्वात् व्यक्तिसाधकस्य च विशेषतोऽप्रसिद्धव्यक्तिसाधकत्वनियमात् अन्यथानुमानवैयर्थ्यात् । कर्तृजन्यत्वमनुगतं घटादौ प्रसिद्धं यत्साध्यं तदभावो मया साध्यत इति चेत्, कर्तृजन्यत्वमनुगतमपि पक्षधर्मतावलेनाप्रसिद्धं कर्त्तरमादाय पर्यवस्थति तदभावस्तु प्रसिद्धस्य कर्तुरभावमादाय सिध्यति नाप्रसिद्धस्य अनुगतस्यापि, कर्तृजन्यत्वस्य तदभावस्य च कर्तृव्यक्तिघटितत्वात् । अन्यथा व्यक्ति-तदभावाप्तिप्रसङ्गात् । न चैवं सत्रतिपक्षोच्चेदप्रसङ्गः, तस्य

अस्य प्रसिद्धेति, इदच्च सर्वे सामान्यलक्षणानभ्युपगमेन पूर्वे प्रत्यापादनमित्युक्तमेव सर्वत्यन्तस्य गोलाद्येकव्यक्तिविषयकलेन त्वयाऽवश्यं

(१) तथाच द्वितिरकर्तृका शरीराजन्यत्वादिव्यनुमानस्य कर्तृविशेषजन्यत्वाभावसाधकलेन द्वितिः सकर्तृका कार्यत्वादिति कर्तृसामान्यजन्यत्वसाधकानुमानप्रतिबन्धकत्वाभावात् न सत्रतिपक्ष इति भावः ।

गेत्वाद्येकभावाभावसाधकविषयत्वात् । एतेन ज्ञानत्वं न नित्यवृत्तिं ज्ञानमाच्वृत्तिजातित्वात्<sup>(१)</sup> स्मृतित्ववत्, ज्ञानं न नित्यगुणवृत्तिगुणत्वव्याप्यजातियोगि चेतन-विशेषगुणत्वात्<sup>(२)</sup> सुखवत्, आत्मा न नित्यविशेषगुणाधारवृत्तिद्रव्यत्वापरजातिमान्<sup>(३)</sup> विभुत्वात् गगनवत् इत्यपास्तम् । प्रसिद्धे नित्ये व्योमादौ प्रसिद्धायाश्च रूपत्व-जलत्वादिजातेर्यतिरेकविषयत्वाद्प्रयोजकत्वाच्च ।

वाच्यत्वादित्येवमर्थकतया परम्पर्येव तस्येत्यादिफक्तिका योज्येति न खसिद्धान्तविरोधः । ‘ज्ञानमाचेति, जातिपदमन्त्र यदि तदा अनित्य-माच्वृत्तीति साध्यार्थी ज्ञानातिरिक्तावृत्तिलम्ब हेतुंशार्थी विवच-णीयस्तथाचावृत्तौ व्यभिचारवारणाय तदिति इष्टव्यं । ‘आत्मेति, यद्यपि न नित्यविशेषगुणाधार दूर्येव वक्तुमुचितं तथापि तन्मते शब्दस्य नित्यतया आकाश एव व्यभिचारः स्थात्, अस्त्रन्दतेऽपि परमात्मनः सिद्धसिद्धिव्याघातेनापच्चतया जीवात्मनामेव पच्चले-नोक्तसाधे सिद्धसाधनं भा भृदतस्त्वादृशजातिगर्भं साध्यमुपात्तमिति मन्तव्यं । परमते नेदं दूषणं तान् प्रति व्याघातपर्यवसन्नमतोऽपरितुष्यन्

(१) ज्ञानमाच्वृत्तिधर्मत्वादिति ख० । अयमेव पाठः समीचीनः जाच्य-  
स्त्वेष्य स्त्वेष्य निष्प्रयोजनत्वादिति ।

(२) परममहत्त्वमादाय व्यभिचारवारणाय विशेषपदं ।

(३) द्रव्यत्वापरजातिमान् द्रव्यत्वव्याप्यजातिमानित्यर्थः । नित्यविशेष-  
गुणः जलीयपरमाणुवृत्तिरूपं तदाधारः जलीयपरमाणवादि तद-  
वृत्तिद्रव्यत्वव्याप्यजातिर्जलत्वमिति साध्यप्रसिद्धिः ।

किञ्च श्रित्यादौ शरीराजन्यत्वमसिङ्गम् अहृष्टारा-  
तज्जन्यत्वात् । न चाहृष्टारकजन्यज्ञानाजन्यत्वं हेतुः,  
ज्ञाने जन्यत्वविशेषणस्याव्यावर्त्तकत्वे व्यर्थत्वात् । न  
च स्थापनायां पश्चविशेषणेऽप्ययं हेतुः, प्रमेयो घट-  
इतिवदुपरक्तबुद्धेरहेश्यत्वात् । अपि च शरीराजन्यत्वे  
व्यर्थविशेषणत्वं लाघवेनाजन्यत्वस्यैव व्याप्त्यत्वात् न तु  
निष्प्रयोजनविशेषणवत्त्वमसिङ्गम् व्याप्तिग्रहोपयुक्त-  
विशेषणवत्पश्चधर्म्मतोपयुक्तविशेषणस्यापि जनकत्वात्  
व्यभिचारवारकस्यापि सार्थकत्वे अनुभितिप्रयोजकत्व-  
स्यैव तन्त्रत्वात् । व्यभिचारवारकविशेषणवत्येव व्याप्ति-  
ग्रह इति चेत् । न । निर्विशेषणेऽपि गोत्वादौ व्याप्ति-  
ग्रहात् । तचापि व्यक्तिविशिष्टे व्याप्तिग्रह इति चेत् । न ।

---

दोषान्तरमाह, 'किञ्चेति । नन्वचाप्यदृष्टाद्वारकशरीराजन्यत्वादिति  
हेत्वर्थपर्यवसानेन निर्दीषतयोक्तदोषेऽपरितुष्यन्नाह, 'अपि चेति, अत्र  
शरीरपदं भोगायतनादिपरमवगन्तव्यमन्यथा साक्षात्रयनाधिष्ठेयपरत्वे  
प्रागुक्तन्यायेनासिद्धेरुक्तिसम्भवाभावादिति । 'निर्विशेषण इति व्यभि-  
चारवारकविशेषणशून्य इत्यर्थः, 'गोत्वादावित्युपलक्षणं, प्रसिद्धानु-  
जाने धूमादावपि तथा द्रष्टव्यं, न हि तद्विशेषणं धूमलाद्यपि व्यभि-  
चारवारकतयोपयोगि, तत्तद्विक्तिविशेषस्याप्यव्यभिचारात्, किन्त्व-  
गंभकतयेति । 'व्यक्तिविशिष्ट इति व्यक्तिविशेषणके व्यक्तिव्यावृत्त इति

स्वतोव्यावृत्तगोत्तस्याव्यभिचारात् । अन्यथान्योन्याश्रयात् । अपिच व्यभिचारवारकविशेषणवत्येव व्याप्तिग्रह इत्यप्रयोजकम् सहचारदर्शनादिसत्त्वे तदभावेन व्याप्तिग्रहाविलम्बात् । व्यभिचारावारकविशेषणशून्यत्वे व्याप्तिग्रहइति चेत् । न । प्रमेयधूमे<sup>(१)</sup> व्याप्तिग्रहात् । अथ तत्रापात्तव्यभिचारावारकविशेषणशून्यत्वं विवक्षितम् । न च तत्र प्रमेयत्वं विशेषणमुपात्तमिति

चावत्, तथाच व्यक्तिश्वेष्टावर्त्तिका जातेर्जातं तस्या व्यभिचारवारकवं, गोत्तस्य व्यावृत्त्यप्रतीतौ द्रव्यत्वादिनायभेदवुद्धौ च च द्रव्यत्वं तत्र गोत्ते प्रत्ययस्याभावेन व्यभिचारवुद्धिसम्भवात् तदारकत्वमेव व्यभिचारवारकत्वमिति भावः । ‘अन्यथेति चदि जातिर्न खतो व्यावृत्ता किञ्चु व्यक्तिव्यावर्त्तनीया तदा व्यावृत्तपरस्यरव्यावर्तनीयत्वेन परस्यरसान्योन्याश्रयापन्निरित्यर्थः । ननु यथाश्रुतं गरीराजन्यवेऽप्यस्ति तत्रायभावमात्रस्य व्यभिचारितया जनेत्यस्य व्यभिचारवारकतया नियमसत्त्वात्तथाच विशेषणं व्यभिचारवारकमेव व्याप्तिग्रहविषय इति नियमार्थोवक्तव्यस्थाच क्व गोत्तादावुक्तनियमव्यभिचार इत्यपरितुष्वन्नाह, ‘अपि चेति । ननु सहचारदर्शनादिसत्त्वेऽपि व्यभिचारवारकं विशेषणं प्रतिवन्धकमिति मनसिक्त्य शङ्कते ‘व्यभिचारेति, ‘विशेषणशून्ये’ विशेषणज्ञानशून्य इत्यर्थः, अत एवोत्तरेऽपि ज्ञायानलवपर्यन्तमुपात्तं, अन्यथा प्रनेयत्वतौत्येव त्रूयात् इति । ‘न च

(१) प्रमेयत्वेन ज्ञायमाने धूम इति ख० ।

चेत् । न । विरोधात् । न हि तत्रापात्तं तेन शून्यच्चेति  
घटते यद्विषयत्वेन परामर्शकारणमनुभितौ तस्मिन्नं ।  
प्रकृते च व्यभिचारादन्यथासिद्धेश्च न विशेषणविषयक-  
त्वेन तत्त्वमिति चेत् । न । धूमाव्याप्त्यत्वापत्तेः व्यभिचारात्  
तद्विषयत्वेनानुभित्यकारणत्वात् । अथैकमवच्छेदकं अ-  
परच व्याप्तिः, यद्वा लाघवेन व्यासज्यदृत्तिरेकैव व्याप्ति-  
रिति विशिष्टव्याप्त्यर्थः तत्र विशेष्यतावच्छेदकस्य व्याप्त्य-  
नवच्छेदकत्वेन विशेषणस्य तद्वच्छेदकत्वनियमादेक-  
दृत्तित्वबाधे सत्येव व्यासज्यदृत्तित्वमिति व्याप्तेश्च न  
शारौरजन्यत्वाभावे नौलधूमादौ च व्याप्तिरिति विशे-  
ष्यमाचे सा, तथा च स्वरूपासिद्धिस्तद्वारणार्थं विशेषणा-  
मिधाने व्याप्त्वासिद्धिरिति चेत् । न । अव्यभिचार-  
स्यानौपाधिकत्वस्य वा विशिष्टे नौलधूमादौ सत्त्वेन  
तद्वातिरेकसाधने बाधात् । न च विशेष्यत्वमुपाधिः<sup>(१)</sup>

विशेष्यत्वमिति, यत्र व्याप्तिस्तत्र विशेष्यत्वमतो नौलधूमे न व्याप्ति-  
रिति न अनौपाधिकत्वस्यैव व्याप्तितया विशेष्यत्वम् च तद्वापक-  
तयानुपाधित्वादिति भावः ।

ननु विशिष्टे सामानाधिकरणमेव न किञ्चु विशेषमाचे  
तदिति न विशिष्टे व्याप्तिरित्यस्तद्विशिष्टव्याप्तिमन्यथानुपपत्त्या

(१) विशेष्यमुपाधिरिति क० ।

साधनव्यापकत्वात् । किञ्च सौरभविशेषवद्भूमरहित-  
मिदं चन्दनप्रभववह्निरहितत्वात्, निर्झूमोऽयमाद्वेन्यन-  
प्रभववह्निरहितत्वात्, इत्यादावपि कारणविशेषाभा-  
वेन कार्यविशेषाभावानुमानं न स्यात् वह्निरहित-  
त्वादिकच्चोपाधिर्भवेत्, व्यतिरेकिण्यष्टद्रव्यातिरिक्तद्र-  
व्यानाश्रितत्वच्च हेत्वभावव्याप्तं न स्यात् द्रव्यानाश्रित-  
त्वस्यैव व्याप्तत्वात्, रूपादिषु मध्ये गन्धस्यैव व्यञ्जक-  
त्वादित्यादौ त्वयाप्यसिद्धिवारकविशेषणस्वीकाराच्च<sup>(१)</sup> ।

साधयति, 'किञ्चेति, 'वक्त्रौति व्याप्तिविरहे वक्त्रिरहितत्वं वज्ज्ञस-  
मानाधिकरणलभुपाधिरिति तत्प्रमानाधिकरणे विशिष्टधूमादावपि  
साक्षीत्वर्थः । यदा साधनव्यापकत्वज्ञानदशायां साधनाव्यभिचार-  
ज्ञानेऽपि वक्त्रिरहितत्वादिकमुक्तानुमानयोरूपाधिः स्तार्घ्यविशेषण-  
तया साधनस्तोपाध्यव्याप्ततया उपाधेः साधनाव्यापकत्वज्ञानादि-  
त्वर्थः । ननु रूपादिषु मध्य इति व्यभिचारवारकतापर्यवसन्नमेव  
गन्धमात्रव्यञ्जकत्वं हि द्रव्यत्वविशेषितं हेतूकार्यं सन्निकर्षं व्यभिचार-  
प्रसङ्गात् तस्य तेन व्यभिचारवारणं तदा यदि व्यभिचारः स च  
तदा यदि हेतोः प्रसिद्धिरिति रूपादिषु मध्य इति विशेषणं

(१) प्रयोगस्तु ब्राह्मेन्द्रियं पार्थिवं रूपादिषु मध्ये गन्धस्यैव व्यञ्जकत्वात्  
कुङ्गमगन्धव्यञ्जकदृतवत् इति, अत्र दृष्टान्ते स्त्रीयरूपव्यञ्जकत्वादसि-  
द्धिवारणाय रूपादिषु मध्ये इत्यनेन परकौयैरूपाद्यव्यञ्जत्वस्य विव-  
क्षितत्वमावश्यकं तथाच अत्र परकौयेति विशेषणं व्यसिद्धिवारक-  
मिति समुद्दिततात्पर्यं ।

अपि च गौरवेण विशिष्टस्य व्यापकतापि न स्यात्, तथाच स्यापनानुमाने उपादानगोचरापरोक्षज्ञान-चिकीर्षा-कृतिमज्जन्यता, धूमेनाद्रेष्यनप्रभववह्निः घट-त्वेन शरीरजन्यत्वादिकं नानुमीयेत ।

यत्तु स्वजन्यान्योऽन्याभावापेक्षया शरीरजन्यान्यो-न्याभावस्यात्पत्त्वात् तेषामेव व्याप्तत्वमिति विपरीतमेव लाघवमिति, तत्र, विरोधाभावेन बह्वनामत्पस्य च व्याप्तत्वात् । स्मेहे शौतस्पर्शवत्त्वजलत्वयोर्गन्याभावे-पृथिवीत्व-पृथिवीत्वाभावयोरिव<sup>(१)</sup> । अन्यथा नौलधूम-स्यैव व्याप्तत्वे धूममाचस्याव्याप्तत्वप्रसङ्गः ।

किञ्च त्वन्नये बह्वन्योन्याभावापेक्षया जन्यत्वा-त्यत्ताभावस्यैव व्याप्तता स्यादेकत्वात् प्रमेयत्वाद्यनन्त-धर्मविशिष्टस्य व्याप्तावपि प्रयोजनाभावान्वानुमाने तदुपन्यासः । अथ लाघवेन जन्यत्वस्य शीघ्रोप-

ग्रसिद्धिं सन्याद्य द्रव्यत्वेन परम्परया व्यभिचारवारणप्रयोजकमेवेत्य-रुचेराह, ‘अपि चेति, नन्यत्वन्ताभावरूपे शरीराजन्यत्वे वर्यविशेषणतागङ्गैव नेत्यनुपदमेव स्फुटमन्योन्याभावपत्तेऽपि सामान्य-गन्योन्याभावेन वैर्यर्थमिति शरीरजन्यत्वाश्रयान्योन्याभावे छेतौ वैर्यर्थं वक्तव्यं तत्र कस्यापि परिहारं निरस्ति, चन्द्रिति,

(१) एथिवीत्वित्व-पृथिवीत्वात्यन्ताभावयोर्हित्वर्थः ।

स्थितिकतया जन्याभावत्वेन शौद्रं व्याप्तिग्रहो न तु शरौरजन्याभावत्वेन विलम्बितप्रतीतिकत्वात् । यत्र विशेषण-विशेष्यान्वतराभाववति साध्यं तत्र विशिष्टाभावस्यापि व्याप्तिरिति चेत् । न । एवं ह्युत्पत्तिमन्त्रे सति सन्त्वादिकमनित्यत्व-सकर्तृकत्वव्याप्तयतया न गृह्णेत, शौद्रोपस्थितिकतया घटत्वादेरेव तथाभावात्<sup>(१)</sup> । यदि च सामान्य-विशेषभावाद्विरोधाभावेनाभयस्यापि व्याप्तता, तदा शरौरजन्यत्व-जन्यत्वाभावयोरपि तुल्यं । किञ्च शरौरजन्यत्वं विशिष्टं तदभावं विशिनष्टं न तु साक्षात् तथाच शरौरजन्यत्वाभावोऽखण्ड-एव हेतुरतो न व्यर्थविशेषणता । न चाच विशिष्टाभावो विशेष्याभाव एव, क्षित्यादावजन्यतापत्तेः । अत एव स्थापनायां शरौरजन्यत्वमुपाधिः साध्याभावव्याप्ताभावप्रतियोगित्वेन साध्यव्यापकत्वनियमात् । व्यर्थविशेषणोऽधिकं नियमस्थानमिति चेत् । न । हेतुदयोपन्यासे च तत् इह तु विशिष्टमेकमेव हेतुरिति विरुद्धस्थले उक्तमिति । उच्यते । नौलधूमादै

---

‘अखण्ड एव’ एक एवेत्यर्थः ।

---

(१) तथालादिति ख० ।

व्याप्तिरस्येव अन्यथा विशेषाणामव्याप्त्यत्वे निराश्रया  
व्याप्तिः स्यात् । नौलत्वमपि न व्याप्ततावच्छेदकं गौर-  
वात् किन्तु धूमल्वमेव दण्डत्वेन कारणत्वे रूपमिव,  
धूमत्वच्च न नौलिमि किन्तु तदाश्रये धूमे इति न  
नौलधूमस्य हेतुत्वम् । नौलधूमे नौलस्य विशेषणत्वे

‘नौलत्वमपौति अवच्छेदकत्वमवच्छिन्तिप्रत्ययजनकत्वं वा स्वरूप-  
सम्बन्धविशेषो वा इयमपि गुरुणि नौलधूमलादौ न सम्बन्धतौर्यादः ।  
ननु धूमलावच्छेदेन नौलविशिष्टोऽपि धूमोऽनुभितिहेतुरिति तद्वेत-  
तया नौलधूमादिति हेतवद्यतः कर्त्तव्य एवेत्यत आह, ‘धूमलच्छेति,  
इदच्च वस्तुगतिमनुरुद्धोक्तं, वस्तुतो यदि धूमलं नौले भवेत्तथापि  
धूमवद्विक्तिस्थानौयं तदिति धूमएव हेतुर्न त नौलधूमो नौल-  
धूमत्वस्य व्याप्ततानवच्छेदकत्वात् नौलधूमलस्यापि धूमलावच्छेदेन  
हेतुवादिति नौले धूमलाभावोपर्वर्णनमप्रवृत्तमेव, प्रकृतन्तु गौरव-  
मेव, एवमयेऽपि नौलस्य विशेषणत्वे इत्यप्यप्रकृतं तत्र धूमलसत्त्वेन  
व्याप्तलेऽपि नौलधूमलस्यानवच्छेदकत्वसम्बवात् अन्यथा धूमादित्यपि  
न हेतुः धूमलेऽपि धूमलाभावादिति प्रकृतं गौरवमेव तदहेतुतायां  
वौजं इष्टव्यं । इदन्तु व्याप्ततावच्छेदकधूमलशृण्यत्वात्, वस्तुतो नौ-  
लांशो व्याप्तोऽपि न भवतीति धूमलानाश्रयत्वमव्याप्तले तन्त्रं, अतो-  
ऽपि धूमलमवच्छेदकमित्युक्तपोषकतयोपन्यस्तं । ननु व्याप्ततावच्छे-  
कमस्तु धूमलमात्रं प्रकृते तदवच्छिन्नोऽपि नौलधूमरूपो विशेषो-

तदिशिष्टेन धूमत्वम् । उपलक्षणत्वे च धूमादेवानुमितिः । किञ्च व्याप्ततावच्छेदकस्यैव हेतुतावच्छेदकत्वमिति न लौलधूमत्वं तथा । न चैवं धूमत्वस्यावच्छेदकत्वेऽपि सामग्रीसत्त्वान्नौलधूमादनुमित्युत्पत्तौ हेत्वाभासत्वं न

---

इत्यौति तथा निर्दिशेऽपि हेतोः कर्त्तव्य इत्यत चाह, 'किञ्चेति, व्याप्ततानवच्छेदकेन हेतुनिर्दिशेऽतिप्रसङ्गादिति भावः ।

अत्र केचित् नौलधूमत्वं धूममात्रनिष्ठव्याप्तौ न्यूनत्वादेव नाव-च्छेदकमिति नौलधूममात्रनिष्ठव्याप्तौ तदवच्छेदकं वाच्यम् तत्र धूमत्वस्यातिप्रसक्ततया नौलधूमत्वमेवावच्छेदकमिति, वर्यविशेषणलनुस्थार्थानुमाने न दोषः परार्थानुमाने त्वर्याचिन्तापसिद्धान्तापादकतया दोषः, तथाहि विशेषविधेः शेषनिषेधपर्यवसायितया नौलधूमहेतुलविधिः धूममात्रस्यहेतुलाभिप्रायं प्रतिपादयति, न हि विशेषमात्रस्य हेतुले सम्भवत्युन्मत्तो विशिष्टं हेतुलेन निर्दिशतीति, तदहेतुलाभ्युपगमे तदौये प्राप्ते तस्यापसिद्धान्त आपद्यत इति चेत् । न । न्यूनवृत्तेरप्यवच्छेदकतया वक्त्रिसामानाधिकरणावच्छेदकत्वं नौलधूमत्वस्य सम्भवदपि गौरवेणापास्यते अन्यथा धूमत्वमपि न वक्त्रिव्याप्ततावच्छेदकं आलोकावृत्तिलेन न्यूनवृत्तिलात् । न च नौलधूमत्वावच्छिक्का व्याप्तिरन्या, अवच्छेदकव्यभिचारेण तद्वौव्यभिचारेण वा अवच्छेदकान्तरकल्पनात् । न चेह तत्सम्भव इति, तदवच्छिक्कव्याप्तन्तराकल्पनात् । यत्तु अपसिद्धान्तपर्यवसानमिति, तत्र,

उभयोर्हेतुले समावत्यन्यतरोपादानस्यान्यतरहेतुलाभिप्रायोन्नायक-  
त्वाद्यथा विशिष्टाभावस्यालभिधिकेन<sup>(१)</sup> । यत्तु यद्यस्तुगत्या अवच्छेदकं  
तेज व्याप्तिधीरिति वस्तुतोऽनवच्छेदकेन व्याप्त्यगत्य इत्यज्ञानरूपे-  
यमसिद्धिः पर्यवसिता, ए तु ज्ञानगर्भलक्षणाभावेऽपि व्याप्त्यत्वा-  
सिद्धिः, तथाच व्याप्त्यत्वाभिद्विर्व्यर्थविशेषणादाविति प्रागुक्त्यन्य-  
विरोधः । किञ्च परामर्शविषयाभावतया असिद्धिच्चयमनुगमयता  
व्याप्त्यभावो व्याप्त्यसिद्धिरित्युक्तं, इच्यन्तु व्याप्तिज्ञानाभावरूपा पर्यव-  
सिता । अतएव यतो गौरवात् तदनवच्छेदकं तदेव व्याप्त्यत्वासिद्धि-  
पदेन विवक्षितं तस्य ज्ञायमानतयैवानुभितिप्रतिवन्धकत्वादित्यपास्तु ।  
तसा परामर्शविषयत्वाभावात् अप्रतिवन्धकत्वाच्च विरोधाभावादिषय-  
विरोधकारणविरोधासम्भवेन ज्ञानस्याप्रतिवन्धकत्वात् । अतएव  
स्तद्यपि गौरवज्ञाने व्याप्तियहसामग्र्यां सत्यां व्याप्तियहः चन्दनदहना-  
भावेन सुरभिधूमविशेषाभावानुमानादौ । अतएव चेत्प्रदद्यानु-  
भितिप्रतिवन्धकगौरवं ए पृथग्याभासः । किञ्चासाधारणं प्रतिवन्धकं  
शाभासो गौरवञ्च साधारणं मानमात्रप्रवृत्तेरौश्यरज्ञानसापेचत्वात्  
तस्माद्यत्यमन्वितावच्छेदकरूपवच्चलक्षणा व्याप्तिरनुभितिहेतुः । अत-  
एवादाहरणेन सकलसाधनवति याध्यसत्त्वं दर्शयता सा प्रदर्शन-  
रूपा तदभावो व्याप्त्यत्वासिद्धिः तदभावस्यावच्छेदकत्वाभावो नौल-  
धूमादौ इष्टव्यः, नौलधूमेऽवच्छेदकान्तरसत्त्वेऽपि नौलधूमत्वेनाव-  
च्छेदकत्वाभावात् व्याप्तिलेन व्याप्तिज्ञानस्यानुभितिहेतुतया अव-

१) यथा विशिष्टाभावः अलभिधिकेन इति पाठो भवितुर्हतोति ।

च्छेदकलज्ञानस्यापि परामर्गहेतुत्वेनावच्छेदकलाभावेऽपि परामर्ग-  
विषयाभावलक्षणासिद्ध्यनुगमकसम्भावादिति केषाच्चिन्मतं, तदप्य-  
सत्, सम्भितावच्छेदकलक्षणायां व्याप्तौ अवच्छेदकलं अवच्छेद्या-  
नधिकरणलं वाच्यं तत्त्वं नौलधूमलेऽस्येव । अथ तादृशधर्मान्तरा-  
विशेषितत्वमण्यनधिकदेशवृत्तिले विशेषणं तदा सर्वव्याप्तिलक्षणतो-  
गौरवेणाहेतुरेव इति तदभावज्ञानस्य क प्रतिवन्धकता, उदा-  
हरणन्तु व्याप्तियाहकसहचारमाचं प्रदर्शयति न तु कथच्चिद्गाप्ति-  
मपीत्युक्तं, तादृशधर्माधिकादेशवृत्तिशङ्कैव नास्तीति  
न किञ्चिदेतत् । तस्मादिदमत्र तत्त्वं नौलधूमलादेरनवच्छेदकतथा  
व्याप्तेष्व धूमलाद्यवच्छिन्नायास्तत्र सत्त्वेन विशेष्यति विशिष्टाभावस्य  
विशेषणविरहनियतत्वं न लभेद एवेति तदनवच्छेदकलनियतः  
तदवच्छिन्नव्याप्तिभावो व्याप्तिलासिद्धिः, स तु विशेषणावच्छिन्न-  
विशेष्यविरहो वा सत्त्वन्धविरहो वा इत्यन्यदेतत् । एवच्च ज्ञान-  
गर्भहेत्वाभासलक्षणं परामर्गविषयाभावरूपच्च विभाजकमिति द्वय-  
मण्यपद्यते । न च नौलधूमलावच्छिन्नव्याप्तिप्रसिद्धेः कथमेतदिति  
वाच्यम् । कस्त्रिकादहनादिप्रतियोगिकविशेषव्याप्तिस्तादृशाः प्रसिद्धेः ।  
न च तादृशौ व्याप्तिनौलधूमेऽस्येवेति वक्त्रिलाभवच्छिन्नप्रतियोगिक-  
नौलधूमलाद्यवच्छिन्नव्याप्तिभावस्य वाच्यत्वे पुनः सैवाप्रसिद्धिरिति  
वाच्यम् । व्यभिचारादिसङ्कीर्णव्याप्तिलासिद्धेऽप्येवमप्रसिद्धा व्यापकला-  
भावरूपाद्यास्तस्या वाच्यत्वेन प्रकृतेऽपि नौलधूमलावच्छिन्नव्याप्ति-  
प्रतियोगिलक्षणव्यापकलाभावस्य वक्त्रिलाभवच्छिन्ने व्याप्तिलासिद्धि-  
पदार्थत्वात् तज्ज्ञानस्यापि प्रतिवन्धकलात् समानविज्ञिवेद्यतया

स्थात् अनुमितिप्रतिवन्धकस्य तत्त्वादिति वाच्यं ।  
तद्भावेऽपि नौलधूमप्रयुक्तसाध्यवत्प्रत्ययस्य भ्रमत्वेन  
तत्कारणत्वस्याभासत्वसम्भवादिति दिक् ।

वा यत्वद्वापकलस्यापि परामर्शविषयत्वेन उक्तव्यापकलाभावे विभा-  
जकस्यापि सत्त्वाच्च । वस्तुतो धूमलावच्छिन्ने नौलधूमलावच्छिन्न-  
वा यत्वाव एव व्याप्त्वासिद्धिः तस्य नौलधूमलावच्छिन्ने सत्त्वेनान्य-  
धर्मावच्छिन्ने विरहात् । न च नौलधूमलस्य वक्त्रिसामान्यव्याप्त-  
वच्छेदकलेऽपि धूमलावच्छिन्ने तद्भाव इति किं गौरवनिवन्धना-  
त्ववच्छेदकलोपर्वणेन तदवच्छिन्ने तद्भावेऽपि हेतुदोषाभावाच्चेति  
वाच्यम् । सामान्यव्याप्तौ नौलधूमलावच्छेदकलसम्भवेन न्यूनवृत्ति-  
नापि तेनावच्छिन्नायाः सामान्यव्याप्तैर्धूमलावच्छिन्ने सत्त्वेन तद-  
भावाभावात् । न चैवं ग्राखावच्छिन्ने वृक्षे वर्त्तमानस्य संयोगस्य  
वृक्षवावच्छेदेनाभावनियमेन वृक्षः संयोगीति ज्ञानं प्रमा न खा-  
दिति वाच्यम् । वृक्षः संयोगीति वृक्षलसामानाधिकरणमपहाय  
तदवच्छेदकलपर्यन्तग्राहिणो ज्ञानस्य तथाभावादेवेति दिक् । ‘सम्भ-  
वादिति, ‘दिगिति, दिगर्थस्तु उद्देश्यानुमितिप्रतिवन्धकतयोक्तक्रमेण  
भगवानुमितिजनकस्याभास्त्वं तदा यदि लिङ्गोपधाननियतत्वमनु-  
ग्नितौ तत्तु नास्तीत्युक्तं, लिङ्गानुपधानपत्ते त्वनुमितिप्रतिवन्धकत्वं  
शरीराजन्यत्वादेवेति<sup>(१)</sup> निश्चयम् । यत्र विशेषस्य स्त्रूपासिद्धूलं  
नौलधूमे तु नौलधूमलज्ञानमावश्यकमवच्छेदकलन्तु तस्य न तु

(१) शरीराजन्यत्वादेवेतीति पा० ।

एवं शरौराजन्यत्वेऽपि न शरौरमवच्छदकं गौरवात् येन  
विशेषणेन विना व्याप्तिर्न गृह्णते तस्यैव व्याप्ततावच्छे-  
दकत्वनियमात् । अतएव गन्धस्यैव व्यञ्जकत्वादित्यचा-  
प्रसिद्धत्वेन रूपादिषु मध्यइति विशेषणं विना व्याप्ति-  
र्गं हौतुं न शक्यत इत्यसिद्धिवारकमपि विशेषणं सार्थक-  
मेव, सुरभिधूमविशेषादौ च चन्दनप्रभवाग्नगादेः कार-  
णत्वात् कारणाभावस्य कार्यभावप्रयोजकतया व्याप्त-

केवलधूमवस्य विपरौत्तरगौरवादिति नौलधूमे गृह्णमाणे हेतु-  
ज्ञानस्यैवोत्पत्तेरनुभितिरवर्जनीया, शरौराजन्यत्वादौ तु तस्यानु-  
भितिप्रतिबन्धकलमेवावधारणीयमित्यादिः । ‘शरौराजन्यत्वेऽपीति  
शरौरजन्यत्वाश्रद्धान्योन्याभावेऽपीत्यर्थः, ‘रूपादिष्विति, न च रूपा-  
द्यव्यञ्जकले गन्धव्यञ्जकलं तदर्थः, तादृशहेत्वन्नरस्य गमकलेनैतद्भ-  
क्तव्यानपवादादिति भावः । इदमुपलक्षणं चन्दनदहनवानयं सुर-  
भिधूमवच्छादित्यादौ व्यभिचारवारकमपि साधे चन्दनादिविशेषणं  
सार्थकं तेन विना हेतोर्विशेषणवैयर्थ्यनैव व्याप्तयहात् । एवं हेतौ  
व्यर्थविशेषणं दृष्टा साधेऽपि विशेषणं प्रचिप्य तदुद्धरणीयमित्यपि  
तदुपष्टमकं द्रष्टव्यम् । ‘कारणाभावस्येति कारणतावच्छेदकावच्छि-  
न्नाभावलेनैव कार्यभावव्याप्तव्यनिश्चय एव सामान्यत आद्विन्धनजन्य-  
वक्त्रिलाभावस्यैव व्याप्तव्यमवगाहत इत्यर्थः । न चैवमन्योन्याश्रयः  
कारणतावच्छेदकावच्छिन्नाद्विन्धनान्वय-व्यतिरेकाभ्यां कारणताग्रहः

त्वनिश्चयः व्यापके च न व्यर्थविशेषणता विशिष्टस्य  
कारणत्वेन व्यापकत्वात् परिशेषव्यतिरेकिणि विपक्ष-  
बाधकेनानन्यगतिकतया विशिष्टस्य व्यापकत्वात् ।  
विशिष्टाभावस्य हेत्वभावव्याप्त्वं, यत्र च विपक्षवाधकं  
नास्ति तत्र विशिष्टस्य व्यापकतापि न यथा कार्यस्य  
विकर्तृकत्वेनापि शरौरजन्यत्वाभावेऽखण्डो हेतुः,  
यदि हि शरौरजन्यत्वं सकर्तृकत्वप्रयोजकं स्यात्तदा  
तदभावप्रयुक्तः सकर्तृकत्वाभाव इति तस्य साध्य-  
व्याप्तता स्यात्, न चैव, किन्तु जन्यत्वं लाघवात्तथा  
तथा चाजन्यत्वमेवोपाधिः, साध्यव्याप्ताभावः साध्या-

तथाच व्यतिरेकव्याप्तिग्रहकारणताधीस्तथाच विशिष्टाभावव्याप्त्व-  
ज्ञानमिति वाच्यं । काल्पिकान्य-व्यतिरेकयोः कारणताजापकत्वात्  
कारणतायाच्च दैशिकवाप्त्रौ विशिष्टाभावव्याप्ततायच्चेदकल्पयाह-  
कत्वात् । न च काल्पिकव्यतिरेकग्रहेऽपि कथमुक्तव्यर्थविशेषणतयेति  
वाच्यं । तत्रापौत्रसमवधानकालौनकार्यापधाननियामकतावच्चेद-  
कावच्चिन्नविरहत्वेन कार्याभावप्रयोजकत्वग्रहेण सामान्यतो व्याप्त-  
तावच्चेदकल्पयहात् । न ह्यन्याप्रयोजकस्याभावो व्यतिरेकप्रयोजकः  
भभवति । अतएव तादृशान्वयप्रयोजकत्वमात्रस्य प्रयोजकतया  
नियतान्वयमात्रमेव कारणतायाहकमित्यथाङ्गः । न चैवं कारण-  
तावच्चेदकावच्चिन्नाभावोऽस्तु व्याप्तः आद्वैतनाभावस्तु कथं तत्राद्वै-  
त्यनख वक्त्रिसहकारित्वादिति वाच्यं । वक्त्रिमंयोगमात्रेणाद्वैत्यनख

भावव्यापकदृति नियमेन तस्य साध्यव्यापकतानि-  
श्चयात्सकर्तृकत्वशरौरजन्यत्वयोर्व्याप्त्यभावेन तदभाव-  
योरपि व्याप्त्यभावदृति व्याप्त्यत्वासिङ्गत्वाच्च । अतएव  
शरौरजन्यत्वाभावस्याकर्तृकत्वव्याप्त्यत्वात्तदभावयोरपि  
व्याप्त्य-व्यापकभावदृति निरस्तम् । शरौरजन्यत्वस्य  
सकर्तृकत्वाप्रयोजकत्वात् । न चाजन्यत्वं पूर्वसाधनं  
व्यतिरेकत्वेन नोपाधिः सत्प्रतिपक्षेऽच्छेदप्रसङ्गादिति  
वाच्यम् । स्थापनायायत्वाभासत्वं तत्र विशेषादर्शन-  
दशायां सत्प्रतिपक्षे पूर्वसाधनव्यतिरेकस्य साध्यव्या-  
पकत्वेनानुपाधित्वात् यथा शब्दोऽनित्यो गुणत्वादि-  
त्यत्र शब्दोनित्यो व्योमैकगुणत्वादित्यनेन सत्प्रतिपक्षे  
गुणत्वाभावो नोपाधिः जलपरमाणुरूपे साध्या-  
व्यापकत्वात् । न चैवमनैकान्तिकत्वमेव तत्रोऽन्नाव्यं,  
सत्प्रतिपक्षमुपेक्ष्य तस्योऽन्नावनानर्हत्वात् । किञ्च  
प्रागभावप्रतियोगित्वे सति समवेतत्वस्य तप्रति-  
योगित्वे सति सत्त्वस्य सत्त्वे सत्युत्पत्तिमत्त्वस्य वा  
हेतुत्वे एषामन्यतमव्यतिरेक उपाधिरिति न पूर्व-

---

धूमानुत्पत्त्या तज्जन्यवक्त्रित्वेनैव हेतुतावच्छेदात् एवमन्यत्वापौति  
दिक् । 'सत्प्रतिपक्षेति ममौचौनप्रतिपक्षोच्छेदो द्वितीयानुमाना-  
भासत्वनियम इति यावत् धत्यंवमर्थकल्पनं तदधिभयन्यप्रथोजनञ्ज

साधनव्यतिरेकः । अतएवाजन्यस्य नोपाधित्वं ध्वंसे  
साध्याव्यापकत्वादिति न होपः ।

अन्ये तु यन्निष्ठा यन्निरूपिता च व्याप्तिर्येन विशेष-  
णेन विना न गृह्णते तत्र विशिष्टं व्याप्ततावच्छेदकं  
कार्त्तकत्वनिरूपिताभावनिष्ठव्याप्तौ च शरौरं विनैव  
प्रतियोगितया जन्यत्वमवच्छेदकं ज्ञानमिति न शरौर-  
जन्यत्वमवच्छेदकं धूमे नौलधूमत्वमिवातिगौरवेण  
शरौरजन्यत्वमप्रतियोगितया च जन्यत्वं नावच्छेदक-  
मिति व्याप्ततावच्छेदकाभावान्न शरौरजन्यत्वाभावो-  
ऽकार्त्तकत्वव्याप्तः । व्यभिचाराभावात्तयेति चेत् । न ।  
क्षित्यादावेव व्यभिचारात् अन्यथा क्षित्यादिना हष्ट-  
हेतुकं शरौरजन्यत्वाभावादित्याद्यपि स्यात् । नन्वत्तु  
तावदशरौर-नित्यज्ञानादिकर्त्तनुमितिस्तथापि सानु-  
मितिरथयार्था अशरौरे कर्त्तव्यज्ञानत्वात् ज्ञानेच्छा-  
प्रथनेषु नित्यज्ञानत्वात् शरौराजन्ये सकर्त्तव्यज्ञानत्वात्  
घटः कर्ता धटज्ञानादिकं नित्यं व्योम सकर्त्तव्यमिति  
ज्ञानवदिति साध्यम् । न चेष्टापज्ञीव्यवाधः, अनुमितिर्हि

---

प्रागेव कृतमिति तत्रानुसन्धयं । 'अतएवेति समवेतत्वादिविशेषितो  
यतो हेतुरत्स्तदभावस्यैवोपाधित्वादित्यर्थः । 'अन्ये लित्यखरमोङ्गा-

उपजीव्या । नन्वस्तु तद्यथार्थत्वमपीति चेत्, न, कर्तृ-  
कार्ययोनिरूपाधिकाय-कारणाभावेन एतस्याप्रयोजक-  
त्वात् । अन्यथा पर्वते वन्ननुमितिरथयार्था उभय-  
सिद्धवह्निमङ्गिन्ने वह्निज्ञानत्वादित्यादिना सकलान्वय-  
व्यतिरेक्युच्छेदः । किञ्चानुमितेरयार्थमनेन ज्ञाप्य  
न तु कार्यम् तथाच द्वापादुत्पन्नस्यानेन ज्ञापने  
तत्रायमेव द्वाषो द्वापान्तरं वा, नादः अन्योन्याश्रयात्  
उत्पन्ने तस्मिन् ज्ञापनज्ञापकादेव च तस्माद्वयात्तदु-  
त्पत्तिरिति । नान्यः असिद्धेः । तर्कापरिशुद्धिल्लु न  
दूषणम् । यदि ईश्वरः कर्ता स्यात् शरीरौ स्यात् इष्ट-  
साधनताज्ञानवान् स्यात् प्रयोजनवान् स्यात् अनित्य-  
ज्ञानवान् स्यात् शित्यादि यदि सकर्तृकं स्यात् शरीर-  
कर्तृकं स्यात् इत्यादितर्काणां विपर्यये आश्रयासिद्धि-  
व्यर्थविशेषणत्वादिना विपर्ययापर्यवसानेनाभासत्वात् ।  
ननु शित्यादावेककर्तृसिद्धिः कुतः एककर्तृकल्पेन व्याध-  
भावात् । न च लाघवात्तस्याप्रमाणत्वात् सकर्तृकत्व-  
प्रमाणादेव लाघवसहकृता तत्सिद्धिरिति चेत्, न,  
तावदनुमितिमावे लाघवं सहकारि व्यभिचारात्

---

वनं, तद्वैजन्तु यन्निषेत्यत्र यत्पदस्य व्यक्तिपरत्वे प्रकृतासङ्गति-  
रभावव्यक्तिविशेषनिष्ठव्याप्तेष्वेन विना अग्रहात् प्रतियोगिनं विना

मानाभावाच्च । न हि लिङ्गपरामर्शे सति तदिलम्बे-  
नानुभितिबिलम्बो येन सहकारिता स्यात्<sup>(१)</sup> । नापि  
लघ्वनुभितौ अन्योऽन्याश्रयात् । नापि व्यक्त्यनुभितौ  
शूमेन वल्लनुभितौ एक-द्विहस्तसंशयाभावापत्तेः । सा-  
धकाभावेन नानात्वासिद्धौ कर्तृसिद्धिरेवैककर्तृसिद्धि-  
रिति चेत् । न । एकत्वसाधकाभावेनैकत्वासिद्धौ कर्तृ-  
सिद्धिरेव नानात्वसिद्धिरित्यस्यापि सुवचनात् । अथ  
यमर्थमनालम्बमानानुभितिः पक्षे साध्यसंसर्गं न वि-  
षयीकरोति स पक्षधर्मतावलात्सिध्यति न त्वधिक-  
मपि तथाच द्वितीयं कर्त्तारमविषयौकुर्वत्यपि कर्त्तारं  
विषयौकरोत्येवेति न द्वितीयमवगाहते एकस्तु कर्त्ता  
सिध्यति तदविषयत्वे कर्तृविषयतैव न स्यात् एकविष-  
यत्वाभावे नानाविषयत्वस्याप्यभावात्तद्घटितत्वात्-  
स्येति चेदेवं तर्हि कर्त्त्वेकत्वमपि न विषयः स्यादे-  
कत्वविषयत्वं विनापि कर्तृविषयत्वसम्भवात् । वस्तु-

---

नभावाग्हेणाश्रयाग्हादिति विशेषतावच्छेदकावच्छिन्नपरत्वं तस्य  
वाच्यं, तथाच जन्यत्वमपि वर्यं अभावनिष्ठव्याप्तेन विनापि हेत्व-  
भावादित्यादौ ग्हादिति ।

गत्यैकः सिध्यति न त्वेकत्वेनेति चेत्, न, एकत्वासिद्धा वस्तुगत्यैकद्विति ज्ञातुमशक्यत्वात्, तथा चेश्वरे एकत्वानेकत्वयोर्नित्यसंशय द्विति उच्यते यत्र प्रमाणे लघु-गुरु-विषयता सम्भवति तत्र लाघवसहकारिता, कारणताकार्यता-व्याप्तादिग्राहके प्रत्यक्षे प्रवृत्तिनिमित्तग्राहके उपमाने शब्दशक्तिग्राहकानुमाने तथाविधप्रमाणमात्रे सकलतान्त्रिकैः सहकारित्वकल्पनात्, एवं लाघवमेव गौरवमिति ज्ञानानन्तरं बाधकं विना लघूनामेव कारणत्व-कार्यत्व-प्रवृत्तिनिमित्तत्व-शब्दशक्यत्वानां ज्ञानदर्शनात् तत्रापि लाघवानादरे शब्दशक्यत्वादिसंशये तन्मूलकव्यवहारोच्चेदेविनिगमकाभावात् सोऽयं वि-

‘लाघवमहकारितेति, ननु लाघवज्ञानमनुभितौ सहकारीभूय स्वविषयौकृतमर्थमर्पयति न वा, अर्पयति चेत् व्याप्ति-पञ्चधर्मतोपनीतादन्यस्येत्यादिप्रागुक्तग्रन्थविरोधः। नेतिपचे सहकारित्वानुपपत्तिः अये प्रामाण्यसंन्देहात् तत्पन्देह इत्यादिविरोधः, एकत्वप्रकारकानुभितावजातायां विरोधिज्ञानाभानेनैकत्वमन्देहार्थं प्रामाण्यसंशयपर्यन्तानुसरणानौचित्यात् स्वरसवाहिसन्देहसामग्र्या एवाव्यग्रत्वादिति, अलघुनि लघुलभ्रमाच्चानुभितिभ्रमः इत्येवं विस्त्रेतेति। अत्र ब्रूमः लाघवोपनीतार्थोऽयनुभितौ भास्तएव ‘व्याघ्यादैत्यादिग्रन्थसानुभितित्वावच्चेदेन तावन्मात्रोपनीतभानुभित्यत्र तात्पर्यत् लाघवस्य

चारमारभते लाघवच्च न तदङ्गमङ्गीकरोतीति<sup>(१)</sup> महत्साहसम् । नन्वेवं वस्तुगत्या नानाकर्तृकेषु घटेषु घटत्वेन कुलाल्लकर्तृकत्वानुमानेऽपि वाधकानवतार-दशायां लाघवादेककर्तृसिद्धिः स्यात् । न चेष्टापत्तिः, अनुमित्यनन्तरं नानैककर्तृकत्वे संशयादिति<sup>(२)</sup> चेत् । न । तचापि लाघवेन कर्त्तैक्यमेव सिद्धिति । तत्सन्दे-हस्तु ज्ञानप्रामाण्यसंशयादिति पश्चान्नानाकर्तृकत्व-साधकप्रमाणादेककर्तृकतानुमानं<sup>(३)</sup> तत्र बाध्यते । न चैवं श्लित्यादिकर्त्तव्यंपि, प्रामाण्यसंशयादेकत्वसंशया-देकत्वसंशयो दुरुच्छेदः एकत्वे बाधकस्याभावेन प्रा-माण्यनिश्चयात् । न चैकत्वसाधकाभावेव बाधकः, अनुमितेरेव लाघवसहकारेण एकत्वसाधकत्वात् ।

अन्ये तु श्लितिकर्ता अङ्गुरकर्त्तव्यभिन्नः अशरौर-कर्तृत्वात् अङ्गुरकर्तृवदित्यभेदानुमानादेककर्तृसिद्धिः । न च श्लितिकर्ता अङ्गुरकर्तृभिन्नः अङ्गुरेऽकर्तृत्वात्

---

प्रमाणमात्रस्य सहकारितया तदुपनीतस्य प्रमाणलावच्छेदेनैव विषयौकरणसामर्थ्यादिति सर्वमवदातं । ‘अन्ये लित्यस्त्ररसोऽवनं

(१) तदङ्गं नाङ्गीकुरुत इति ख० ।

(२) नानात्वैकत्वे संशयादितीति ख० ।

(३) एककर्तृकताज्ञानमिति ख० ।

कुलालवदिति सत्यतिपक्षः, अनित्यज्ञानानामाश्रय-  
त्वस्योपाधित्वादित्याहुः । अत्राप्यप्रयोजकत्वे भेदाभेद-  
योगैर्व-लाघवे एव शरणम् । तथापि कथं नित्य-  
सर्वविषयज्ञानसिद्धिः । पक्षधर्मताबलादिति चेत्, व्या-  
पकतयावगतस्य पक्षसम्बन्धमाच्चं पक्षधर्माद्वेताः सि-  
ध्यति तथाच पक्षे तदुपादानगोचरज्ञानमाच्चं सिध्येत्वा  
तु नित्यसर्वविषयज्ञानं तेन रूपेण व्यापकत्वाग्रहात् ।  
न च येन विनानुपपत्तिः सोऽपि विषयः, व्यतिरेकि-  
विलयापत्तेः ।

तत्र प्राच्चः यमर्थमनालम्बमानानुमितिः पक्षे  
साध्यसम्बन्धं न विषयौकरोति स पक्षधर्मताबलात्मि-  
ध्यतौत्यनुपपत्तिमूलकोऽन्वयौ प्रतीतानुपपत्त्या च व्य-  
तिरेकौ तदिहानादिद्वयुकादिकार्यप्रवाहस्य पक्षत्वे  
तदुपादानस्यानादिज्ञानगोचरत्वं विना नेपादान-  
गोचरज्ञानजन्यत्वमनादिकार्यप्रवाहस्यानुमितिराल-  
म्बते, अनादितैव च नित्यता सर्वमुक्तावपि तत्सत्त्व-

---

तद्वैजन्तु लाघवानवतारे उक्तानुमानस्याप्रयोजकत्वमेव, तदवतारे  
किमनुमानान्तरेणेत्यादिकमाकर एव स्फुटमिति ।

‘तत्र प्राच्च इति, अत्र सर्वपु कल्पेषु वक्त्यन्तरनिर्देशात्  
स्याननुमितिरुच्चीयते तद्वैजमपि अनित्यप्रत्येकविषयज्ञानपत्ते

मनादिभावत्वात् पक्ष-तदुपादानविषयतैव च सर्व-  
विषयता लाघवात् तावद्विषयकमनाद्येकमेव ज्ञानं  
सिध्यति, न तु नित्यानित्यज्ञानानौति ।

नव्यास्तु अनित्यज्ञानाजन्यत्वेन पक्षविशेषणात् ज्ञानं  
सिध्यनित्यमेव सिध्यति अनित्ये वाधादिति ।

वाचस्पतिमिश्रास्तु लाघवादेकज्ञानसिद्धौ उत्पत्ति-  
मतोऽनादिकार्यप्रवाहं प्रत्यजनकत्वात् परिशेषेण  
नित्यज्ञानादिसिद्धिः । नियतविषयता च ज्ञानस्य का-  
रणाधौना, कारणच्च नित्यज्ञानान्विवर्तमानं नियत  
विषयतामादाय निवर्त्तत इति सर्वविषयत्वसिद्धिरिति ।

पट्पदार्थप्रतिपादकवेदकर्त्तव्येनेश्वरस्य पट्पदार्थ-  
गोचरसाक्षात्कारवत्त्वेन वा सार्वज्ञम् । घटाकाशसंयो-  
गादिकं प्रति ईश्वरस्य कर्त्तव्यात् घटादिगोचरमपि  
ज्ञानं सिद्धमिति केचित् ।

ननु घटादौनां कथमौश्वरकर्त्तव्यं भवति । घट-

---

मोरवं नित्यसर्वविषयकज्ञानपक्षे गौरवं, नित्यसर्वविषयकज्ञानपक्षे  
लाघवमिति लाघवावतारे पूर्वोक्तन्यायेन नित्यसर्वविषयकज्ञान-  
सिद्धावलमेभिरायासवज्जलैः कन्यैरित्यादि स्फुटमेवेति न प्रदर्शितं  
विशिष्येति स्मर्तव्यं ।

ननु घटोपादानगोचरले भगवज्ञानादौनां सिद्धेऽपि न तद्वेतुता।

ईश्वरकर्त्तकः कार्यत्वात् श्लितिवदित्यनुमानादिति चेत् । न । घटस्य द्विकर्त्तकतया तद्वद्विषान्तेन श्लित्यादिरपि द्विकर्त्तका स्यात्<sup>(१)</sup> तथाच घटवत् श्लितिः श्लितिवद्घट इतीश्वरानन्त्यम् । कार्ये कर्तृत्वेन कारणता न तु द्विकर्त्तत्वेनेति चेत्, तर्हि नेश्वरकर्त्तकत्वेन कारणता किन्तु कर्तृत्वेनेति । भैवम् । ज्ञानादैनां नित्यत्वेन सर्वविषयतया घटाद्युपादानविषयत्वमपौति कथं न तेषां घटादिकारणता कुलालादिज्ञानतुल्यत्वात्, तद्वाहुराचार्याः । “परमाखद्विषाद्यधिष्ठातृसिद्धौ ज्ञानादैनां नित्यत्वेन सर्वविषयत्वे वेमाद्यधिष्ठानस्यापि न्यायप्राप्तत्वात् न तु तदधिष्ठानार्थमेवेश्वरसिद्धिः” इति । “अहं सर्वस्य प्रभवो मत्तः सर्वं प्रवर्त्तते” इत्याद्यागमाचायमर्थोऽध्यवसेयः । अथेश्वरस्य सर्वज्ञत्वे सर्वविषयभान्तेज्ञाने ईश्वरोऽपि भ्रान्तः स्यात् अमस्येव तस्यापि भ्रमविषयविषयकत्वादिति चेत् । न । रजतत्वप्रकारकज्ञानवानयमिति ज्ञानं न भ्रमः अभ्रान्तस्य तथात्वात् इदं रजतमिति ज्ञाने रजतत्वं प्रकारस्त्वेन

अवश्यकत्व्यकुलालादिकर्त्तव्योपपत्त्याऽन्यथासिद्धलादित्यतो निःशङ्कं प्रमाणमाह, ‘अहमिति ।

(१) तत्त्वादेश्वरपि द्विकर्त्तकतापत्तेश्वरिति ख० ।

स भ्रमः ईश्वरज्ञाने च रजतत्वप्रकारकत्वं प्रकार-  
इति स न भ्रमः । अतएवास्मदादिर्पि भ्रान्तिज्ञो न  
भ्रान्त इति । स्यादेतत् । प्रयोजनं विना कथमौश्वरः  
प्रवर्त्तते सुखस्याभावात् अधर्माभावेन निर्दुःखत्वात्,  
करुणया प्रवर्त्तत इति चेत्, तर्हि परसुख-दुःखप्रह्लाणे  
प्रयोजने तथाच स्वर्गिणमेव स्वजेन्न नारकिणम् ।  
धर्माधर्मपरतत्त्वात्तदनुरूपं फलं प्रापयतौति चेत्,  
तर्हि आवश्यकत्वात् कर्मनिमित्तमेव<sup>(१)</sup> जगदैचित्य-  
मस्तु किमौश्वरेणानपेक्षितकौटादिज्ञानवता कर्मनि-  
मेष्टत्वे चैकदैव सदा च सर्ग-प्रलयौ स्याताम् ज्ञाना-  
दीनां नित्यत्वात् । किञ्च तत्प्रयत्नस्य करुणाजन्यत्वे  
शरौरादिजन्यत्वापत्तौ संसारितापत्तिरिति । न ।  
ईश्वरानभ्युपगमे विचारस्याश्रयासिङ्गत्वात्, तमभ्युप-  
गम्य पृच्छसि चेत्, तदाकर्णय जगत यव तदिच्छा-

---

‘तर्हीति, यद्यपि करुणा परदुःखदर्शनजन्यदुःखे सत्येव सम्भव-  
तोत्तौश्वरे सा बाधिता, तथापि तद्वेषं स्फुटतयोपेक्ष्य दोषा-  
न्तराभिधानं प्रष्टव्यं । ‘जगत इति प्रयोजनज्ञानवानेव प्रयत्नवा-  
निति नियमो न बाधको भगवति तदुभयमन्वादित्यर्थः, प्रयत्नः

---

(१) कर्मनिर्मितमेवेति ख० ।

विषयत्वेन स्वेष्टसाधनताज्ञानसत्त्वात् । वस्तुतस्तु क्षित्यादितत्त्वसाधारणक्रमिकादृष्टादिसामग्रौसमवहिता ईश्वरज्ञानादयो यदा भवन्ति तदा क्षित्यादिकं करोतीति व्यवहारः, सर्ग-प्रलयासाधारणक्रमिकादृष्टादिसामग्रौसमवहितत्वमेव<sup>(१)</sup> तदिच्छायाः चिकौर्पास-ज्ञिहौर्पात्वे । न चैवं किं तज्ज्ञानादिनेति वाच्यम् । क्षित्यादीनां कार्यत्वेन ज्ञानजन्यतया नित्यज्ञानादीनामपि जनकत्वात् सुखादिशब्दयोरात्माकाशादिवत् ।

नन्वशरौरात्कथं वेद-घटादिशब्दव्यवहारसम्भदायः, उच्यते, सर्गादावदृष्टोपगृहौतभूतभेदान्मौनशरौरात्पत्तावदृष्टवदात्मसंयोगाददृष्टसहकृतप्रयत्नवदौश्वरसंयोगाद्वा सकलवेदार्थगोचरज्ञानादिवक्षासहितान्मौनकण्ठ-तात्त्वादिक्रिया-तज्जन्यसंयोगादेत्यत्पत्तिः, एवं कुलालादिशरौरावच्छेदेनादृष्टसहकृतप्रयत्नवदौश्वरसंयोगात्तद्वुद्भौच्छासहितात् प्रयत्नोत्पत्तौ<sup>(२)</sup> सकलघटाप्रयोजनधौजन्य एवेति तु नियमे तज्जन्यलमुपाधिरिति भावः । चिकौर्पां हि प्रयोजनज्ञानमपेचते इति प्रयत्नोऽपि तन्नियत-उच्यते सा च भगवति नास्त्वेवास्मदादिवत् या चास्ते सा च तन्नापेचते किन्त्वौपाधिकतयोपाधिमात्रमित्याह ‘वस्तुतस्त्विति,

(१) समयवर्त्तिकमिति ख० ।

(२) तदिच्छासहितात् प्रयत्नोत्पत्ताविति क० ।

तु कूलव्यापाराद्घटेत्यत्तिः, एवं प्रयोज्य इप्रयोजक-  
इभावादिमच्छरौर रूपावच्छेदेनादृष्टसहकृतेश्वरज्ञाने-  
च्छाप्रयत्नादैव वाग्व्यवहारः ततस्तदश्रीं बालेऽव्य-  
त्पद्यते, सोऽयं भूतावेशन्यायः ।

यत्तु यथा लिप्यादिना मौनिश्चोकमनुमाय  
पठति<sup>(१)</sup> तथा सर्गान्तरोत्पन्नतत्त्वज्ञानवता भोगार्थ  
सर्गादावुत्पन्नेन मन्वादिना सर्वज्ञेश्वराभिप्रायस्थोवेदः  
साद्वात्कृत्यानूद्यते ततोऽग्रिमसम्प्रदायः, स एव च  
कायव्यूहं द्यत्वा घटादिवाग्व्यवहारं प्रवर्त्तयतौति  
न तम् । तत्र । प्रतिसर्गाद्यनन्तसर्वज्ञकल्पनायां गौर-  
वात् तेषामेव द्वित्यादिकर्तृत्वसम्भवेनेश्वराननुमा-  
नाच्च<sup>(२)</sup> । एतेन सर्गादै सर्गान्तरसिद्धियोगिनश्च  
द्वितिकर्त्तारः सन्विति परास्तम् । सर्गादावनन्त-  
सर्वज्ञसिद्धिश्च किं प्रमाणान्तरात् द्वित्यादिकर्तृयाह-  
काद्वा, नाद्यः तदसम्भवात् । नान्त्यः अनादिद्वयणु-  
कादिकायेप्रवाहस्य सकर्तृकत्वानुमानाक्षाघवसहकृता-  
देकस्यैव सर्वज्ञस्य सिद्धेः । अथेश्वरज्ञानमूलकशब्द-

भूतावेगेति गरौरं यस्य भोगं जनयति तदौयं, ईश्वरस्य च न भोग-  
इव्यसदादिभोगावच्छेदकगरौर एवेश्वरप्रयत्नादिना चेष्टा भूताविष्ट-

(१) मौनिश्चोकोऽनुमाय पव्यत इति ख० ।

(२) ईश्वराननुगमाचेति ख० ।

शक्तिग्रहे प्रयोज्यव्यापारानुभितघटज्ञाने घटशब्दस्य  
 कारणत्वग्रहे भ्रमः स्यात् तदौयज्ञानस्य नित्यत्वात्  
 तथाच तज्जन्यघटशब्दशक्तिग्रहस्य भ्रमत्वेन सकल-  
 शाब्दज्ञानं भ्रमः स्यात् भ्रमपरम्परामूलकत्वात् ।  
 अनित्यसर्वज्ञमूलकशाब्दग्रहे च नायं देव इति चेत् ।  
 न । व्यापारानुभितमिदं घटज्ञानं घटपदजन्यमिति  
 ज्ञानस्य शब्दशक्तिग्रहकारणस्य भ्रमत्वेऽपि घटपदं घट-  
 शक्तं इति ज्ञानस्य यथार्थत्वात् विषयावाधात् । न च  
 भ्रममूलत्वेनास्य भ्रमत्वमनुभेयम् । तदंशे व्यधिकरण-  
 प्रकाराभावेन बाधात् बाधितविषयत्वस्योपाधित्वाच्च<sup>(१)</sup> ।  
 अतएव घटमानयेति शब्दानन्तरं रूचसञ्चाराधिष्ठित-  
 दारुपुचकस्य घटानयनव्यवहारदर्शनात् बालो घटपदे  
 व्युत्पद्यते तन्मूलकशाब्दज्ञानमपि न भ्रमः तस्यापि

गरीरे भूतप्रयत्नवदित्यर्थः, ‘घटशक्तिभिति घटानुभवजनकतावच्छे-  
 दकधर्मवदित्यर्थः, तथा हि तदपि ज्ञानं तदौयमेव तादृशमनुभवं  
 विषयीकरोति येनाविशेषोऽपि तु सामान्यमेवेति भावः । कार्यणै-  
 वेति यद्यपि ईश्वरे कार्यलं लिङ्गमिति वैषम्यं, तथापि चित्या-  
 दिकार्यानुत्पत्तिवद्वाहादिलक्षणकार्यानुत्पत्तिरत्र मानमिति साम्यं  
 द्रष्टव्यं । ‘तस्येति, तथाचादृष्टाभावे दृष्टमेव न स्यात् इति दृष्ट-

(१) ‘बाधात्’ भ्रमत्वाभावात्, ‘उपाधित्वात्’ भ्रमत्वनिर्वाहकत्वादित्यर्थः ।

भ्रमत्वे प्रयोज्यव्यवहारादिदानौ व्युत्पत्तिर्न स्यात्  
किमयं प्रयोज्यश्चेतनव्यवहारात् व्युत्पन्नोऽचेतन-  
व्यवहारादेति संशयस्य वज्रलेपायमानत्वादिति ।  
“विश्वतश्वस्त्रुत विश्वतोमुखो विश्वतो बाहुरुत विश्वत-  
स्यात् । सं बाहुभ्यां धमति सं पतञ्चैर्यावा-भूमौ जन-  
यन्देव एकः” ॥ इत्यादि श्रुतयः<sup>(१)</sup> “उत्तमः पुरुषस्त्वन्यः  
परमात्मेत्युदाहृतः । यो खोकचयमाविश्य विभन्न्यव्यय-  
ईश्वरः” ॥ इत्यादि स्मृतयश्च मानत्वेनानुसन्धेया इति ।  
स्थादेतत् ईश्वरवच्छक्तिरपि कार्येणैवानुमौयते, तथा-  
इ यादृशादेव करतलानलसंयोगाहाहो वृष्टस्तादृशा-

स्मृदेवादृष्टे मानमिति भावः ।

(१) ‘एकः’ असहायः, ‘देवः’ विश्वकर्मा, द्यावा-भूमौ जनयन् सन्  
‘बाहुभ्यां’ बाहुस्यानौयाभ्यां धर्माधर्माभ्यां, सन्धमति धमतिर्गत्यर्थः  
सङ्क्लृते संयोगं प्राप्नोति, ‘पतञ्चैः’ पतनशीलैः अनिवैः पञ्चभूतैश्च  
सङ्क्लृते धर्माधर्मरूपैर्निमित्तैः पञ्चभूतरूपैरुपादानैश्च साधनान्तरं  
दिनैव सर्वं स्वजतीयर्थः । यदा धर्माधर्माभ्यां भूतैश्च सन्धमति  
सङ्क्लृमयति जीवान्, निजन्तत्वं ज्ञेयं । कौदृशः ‘विश्वतश्वकृः’ विश्वतः  
सर्वतः चक्रूषि यस्य सः । ‘विश्वतो मुखः’ विश्वतो मुखानि यस्य ।  
‘विश्वतो बाहः’ विश्वतो बाहवो भुजा यस्य । ‘उत्’ अपिच, विश्वतः  
पादा यस्य सः, पादस्य लोपोऽहस्यादिभ्य इति पादस्यान्यलोपः ।  
परमेश्वरस्य सर्वप्राण्यात्मकत्वात् यस्य यस्य प्राणिनो ये चक्रुरादयस्ते  
तदुपाधिकस्य परमेश्वरस्यैवेति सर्वत्र चक्रुरादयः सम्पद्यन्ते  
इत्यर्थः ।

देव प्रतिबन्धकसच्चे सति<sup>(१)</sup> न जायते, अतो यदभावात्कार्याभावस्तदभ्युपेयं वज्ञादौ, तेन विना तदभावायत्तदाहाभावानुपपत्तेऽर्थिति व्यतिरेकमुद्देन शक्तिसिद्धिः । न चाहृष्टवैगुण्यम्, दृष्टसादृगुण्ये तदभावात् तस्य तदर्थत्वात् अन्यथा दृढदण्डनुन्नमपि चक्रं न भास्येत् । अथाहृष्टविलम्बादपि विलम्बो यथा वन्ध्यस्त्वौसम्योगे<sup>(२)</sup> परमाणुकर्मणि अध्ययनतुत्यत्वेऽपि एकत्र फलाभावे चेति चेत् । न । अहृष्टविलम्बो हि न तन्नाशानुत्यादौ मण्यपसारणानन्तरं दाहाभावप्रसङ्गात् । किञ्च नियमतो मणिसङ्घावे कार्याभावस्तदभावे कार्यमिति दृष्टत्वात् मण्याद्यभाव एव कारणम् । अन्यथा कदाचिन्मण्याद्यभावेऽपि तदभावात् कार्यं न स्यात् वन्ध्यासम्योगे तु दृष्टव्यभिचारादहृष्टमण्यपसारणेति नाशपदेऽहृष्टाभावादनुत्पादपत्रे तदोत्पादकेनाभावादिति भावः ।

ननु तदेव मण्यपसारणात् अहृष्टमुत्पद्येतेव्यस्त्वेराह ‘किञ्चेति, तथाच प्राथमिकोपस्थितिकत्वात् तद्वेतोरेवेति न्यायान्मण्यादिविरङ्ग-एव हेतुरस्त्रिति भावः । ‘वन्ध्येति अत्राहृष्टानुत्पाद एव विलम्बः

(१) सति प्रतिबन्धक इति ख ०

(२) “वन्ध्यस्त्वौमैयुनं यथा” इत्यादिवज्जतर्गार्घप्रथोगसच्चेऽपि असदादीनां तथा प्रयोगस्य न समीर्चीनत्वं, परन्तु “वन्ध्यस्त्वौसम्योगे” इत्येव पाठो मनितुमर्हतौति ।

विलम्बादेव विलम्बः अदृष्टच्च क्वचित् साक्षाज्जनकम् ।  
 अन्यथा परम्परया हेतुरपि न स्यात् । न च सम-  
 पन्नयोः समच्च निरन्तरमध्यस्थतोरेकः प्रगत्यो नापर-  
 दति दृश्यते । न च सर्वोत्पत्तिमतामदृष्टं निमित्तकार-  
 णम्, अगम्यागमनादिसाध्ये सुखे व्यभिचारात्, तद्वि-  
 नाधर्मात्सुखत्वात्, नापि धर्मात् तेन हि अगम्या-  
 गमनमुत्पाद्य सुखमुत्पादनौयम्, तथाचागम्यागमन-  
 कारणत्वेन न स धर्मः श्येनापूर्ववन्निपिद्वफलकत्वे-  
 नानर्थकत्वात् । दाहप्रतिकूलादृष्टादेव दाहाभाव इति  
 चेत् । न । तस्योत्तेजकाभावसहकृतमण्यजन्यत्वे तचा-  
 दाहार्थिनोऽप्रदत्तिप्रसन्नात् तज्जन्यत्वेऽपि तदुत्पादका-  
 देव दाहाभाव इति किमदृष्टेनाप्रयमोपस्थितत्वात्

---

अतः पुच्छुत्पादितेऽदृष्टे सत्येवापत्यात्पत्तिस्त्वादृष्ट वजातोयमेवेति  
 भावः । ‘न चेति, तथाच तदुत्पत्तिप्रतिवन्धस्थलएव प्रतिवन्धका-  
 भावस्य कारणविमिति भावः । ‘श्येनेति देगनालक्षणोऽर्थो धर्म-  
 दत्यत्वार्थपदेन श्रेयस्करार्थकेन श्येनापूर्वमनर्थरूपं व्यावृत्तं तस्य  
 निषिद्धशत्रुवधजनकत्वेनाश्रेयस्करत्वादिति भाष्यं, तदुभयमपि न धर्म-  
 दत्यर्थः । यद्यप्येत्रं शत्रुवधोऽपि नाधर्मादिष्टत्वात् न धर्मादिनर्थत्वा-  
 दिति श्येनापूर्वमपि न तज्जनकं वृत्तौयकोऽित्वा स्थादित्यगम्या-  
 गमनजन्तसुखेऽप्यमाक्षेपो नास्ति, किञ्च तचादृष्टाजनकत्वोऽन्नावन-

उपजौव्यत्वाच्च । प्रतिबन्धकाभावहेतुत्वस्य तेनाभ्युप-  
गमात् अहृष्टोत्पत्तौ शौचाचमनादेः साधारणस्याचा-  
प्यन्वयः स्यात्, अशुचेरेव तदुत्पत्तौ शौचे सति तद-  
भावापत्तेः प्रतिपक्षसन्निधापकाद्वृष्ट्यैव प्रतिबन्धकत्वे  
सति मण्यप्रयोगेऽपि दाहानापत्तिः अग्रिमकाल एव  
सन्निधिदर्शनेन तदसिद्ध्यभावात् अस्तु तर्हि उत्तेजका-  
भावसहकृतप्रतिबन्धकाभावस्यान्वय-व्यतिरेकाभ्यां हेतु-  
त्वम् । एवं केवलोत्तेजकसङ्गावे उभयसत्त्वे उभयाभावे  
च विशिष्टाभावेऽनुगतेऽपि हेतुः प्रतिबन्धकत्वच्च कार-  
णीभूताभावप्रतियोगित्वम्, तच्च मण्यभावत्वेन न तु  
प्रतिबन्धकाभावत्वेनेति नान्योन्याश्रयः । अतएव प्रति-  
बन्धकत्वाभिमतमण्यादौनां अभावकूट एव कारणं तेन  
मणिसङ्गावे मन्त्राद्यभवेऽपि न कार्यम् । अनतिरिक्ता-  
भाववादिमते च व्यवहारार्थं तत्स्थानाभिपिक्तस्य  
हेतुत्वम् । न चाभावेऽन कारणम्, भाववत्तद्याहक-  
तौल्यात्, दृष्टच्च कुञ्जसंयोगभावस्य गतौ, अनुपलब्धे-

---

मपि न प्रकृतोपयोगि तत्र कारणमन्यत्यौ प्रतिबन्धदर्शनात्  
अपि च कश्चित् सुखौल्याद्यदृष्टसाधकं तस्य कार्यमात्रहेतुत्वे  
मानं, तथापि परस्येदमभिमतमित्युपन्यस्तं अतएवातिनिर्दलतया  
सिद्धान्ते निराकरणं स्फुटसुपेक्षयैव सूचितमिति ध्येयं ।

याभावज्ञाने, विहिताकरणस्य प्रत्यवाये, निर्देषत्वस्य  
वेदप्रामाण्ये जनकत्वमिति प्राच्चः । मैवम् । विशेषं  
हि नार्थान्तरं येन तद्भावेऽनुगतः स्यात्, किन्तु  
विशेषण-विशेष्यसम्बन्धा इति तेषां प्रत्येकाभावस्य  
हेतुत्वे क्वचिद्विशेष्यमण्यभावः क्वचिदुत्तेजकाभावरूप-  
विशेषणभावः क्वचिदुभयं कारणमिति व्यभिचारे-  
णैकमपि हेतुर्न स्यात् । स्यादेतत् प्रतियोगिभेदादि-  
वत्प्रतियोगितावच्छेदकविशेषणभेदादप्यभावे भिद्यते,  
अन्यथा पृथिव्यादित्यप्रत्येकरूपाभावेऽवगतेऽपि वायौ  
रूपसंशयो न स्यात् । एवच्च यथा केवलदण्ड-  
सङ्घावे दण्ड-पुरुपसङ्घावे द्वयाभावे च विशेषण-विशेष-  
योभयविरह्प्रयुक्तः केवलपुरुपाभावेऽवाधितानुगत-  
व्यवहारवलात् प्रतीतिसिद्धः तथा विशेष्यस्य प्रति-

---

‘प्रतियोगौति यथा प्रतियोगिभेदभावभेदः तथा प्रतियोगिता-  
वच्छेदकभेदादपि स्यादित्यर्थः, वस्तुतः प्रतियोगिभेदात् तङ्गेदः  
चसिद्धू एव सम्बन्धितावच्छेदकभेदेनैव समस्मिकभेदात् घटप्रति-  
योगिकान्यान्यात्यन्ताभावयोरभेदप्रसङ्गाच्चेति प्रतियोगितावच्छेदक-  
भेद एव तत्र तन्त्रमित्युक्तलादिति । तत्रैव सिद्धेऽर्थापत्तिभिर्य-  
प्रमाणयति ‘अन्यथेति, ‘प्रयुक्त इति तावद्भावान्यतमव्याप्त इत्यर्थः ।  
‘अनुगतेति, यद्यपि शब्दप्रयोगरूपे व्यवहारे व्यभिचारो नानार्थ

वन्धकस्याभावे विशेषणस्योत्तेजकाभावस्याभावे उभयाभावे च<sup>(१)</sup> केवलप्रतिवन्धकाभावो विशेष्य-विशेषणभयाभावव्यापकोऽनुगतएव दाहकारणमस्तु । अथ विशेषणाद्यभावैरेव केवलपुरुषाद्यभावव्यवहारः एकशक्तिमत्त्वादिति चेत् । न । अनुगतव्यवहारस्यानुगतज्ञानसाध्यत्वात् शक्तेश्वातौन्द्रियत्वात् । अथोत्तेजकप्रयोगकाले मणेः कोऽभावः, न तावत्त्राक्ष्रध्वंसाभावौ, तयोः प्रतियोग्यसमानकालत्वात् । न च श्यामोऽयमासौर्दित्यत्र श्यामध्वंसप्रयुक्तः श्यामघटत्वेन पक्षघटस्य ध्वंस एव न तु घटत्वेन तयोत्तेजकाभावध्वंसप्रयुक्त उत्तेजकाभाववत्त्वेन मणेः ध्वंस एवेति वाच्यम् । ध्वंसस्यानन्तत्वेन उत्तेजकापनयेऽपि दाहप्रसङ्गात् । नाप्यत्यन्ताभावः, तस्य कादाचित्कलत्वाभावादिति चेत् । न । यथा दण्डेपनयापनयदशायां

शब्दानुगमात् अन्यादृगस्तु व्यवहारोऽयननुगत एव विषयाननुगमात् ज्ञानरूपे च व्यवहारेऽनन्य एवेत्यमङ्गतं, तथापि ज्ञानानुगमस्य विषयानुगमसाध्यत्वादित्यत्र निषेमे तात्पर्यं, श्यामध्वंसप्रयुक्तस्तन्नियतो नतु तज्जन्यः समसमयत्वादिति ध्येयं, न तु घटत्वेन घटासौदिति प्रत्ययाभावादिति भावः ।

(१) द्यामावे चेति ख० ।

केवलपुरुपाभाव उत्पाद-विनाशवान् अन्यथा अवाधितकेवलपुरुपाभाव-तदभावव्यवहारयोरुपपादयितु-मशक्यत्वात् तथोन्नेजकोपनयापनयशृङ्खलायां प्रतिवन्धकाभावोऽपि तथैव स्वौकरणीयः तु ल्यन्यायत्वात् । यदि च संसर्गाभावचयवैधमर्गात्तच नान्तर्भवति तदा तुरीय एव संसर्गाभावोऽस्तु, न हि लृप्तविशेषवाधे सामान्यवाधः, विशेषपान्तरमादायापि तस्य सम्भवात् । अन्यथा लृप्तानादिसंसर्गाभावादिवैधर्मगण ध्वंसोऽपि न सिद्धेद्वयवहारान्यथानुपपत्तिश्च तु ल्यैव, सोऽयमस्माकं सगोचकलहो न तु शक्तिवादः । अत्यु वा ध्वंस श्वासौ संसर्गाभावविभागे जन्या-

‘उत्पाद-विनाशवानिति तादृशाभावाभ्युपगमेऽपि चत्यभावेन समाधिसौकर्यादुक्तं । वस्तुतस्तु नेजकापनये तस्योन्नेजकाभावावच्छिन्नस्य सन्त्वेन पूर्वात्पन्नोन्नेजकाभावावच्छिन्नमणिध्वंसस्य विद्यनान्वेऽपि तदुन्नेजकाभावावच्छिन्नतन्मण्णभावाभावान्न दाहापत्तिः तादृशं यावदभावस्य जनकत्वादित्यवधेयं । ननु उक्तक्रमेण व्यवहारान्यथोपपत्तिरस्त्वेवेति मनस्तिक्त्याह ‘सोऽयमिति, तथाचोक्तक्रमेण ध्वंसएवास्तुत्पाद-विनाशवान् अन्योवेत्युभयथापि न शक्तिसिद्धिरिति भावः ।

ननु तुरीयसमन्वयाभावस्वौकारे विभागव्याघात इत्यनुक्रियमव-एवेष कल्प इत्यत आह, ‘अस्त्विति । ननु परिभाषा न पर्यन्तुयो-

भावत्वेन धंसस्य विभजनात् । न चैवं विनाशित्वेन प्रागभाव एव सः परिभाषाया अपर्यनुयोज्यत्वात् । यदा अत्यन्ताभाव एवासौ तस्य नित्यत्वेऽपि कदाचिद्प्रतीति-कार्यानुदृयै प्रत्यासत्तिकादाचित्कत्वात्, प्रत्यासत्तिश्च विशेषणाभावे विशेष्याभाव उभयाभावश्च, तदैव विशिष्टात्यन्ताभावसत्त्वादिति । तन्न । यदि ह्यतीतविशेषणावच्छेदेन विद्यमानस्यैव विशेषस्य धंसः स्यात् तदा क्षणरूपातीतविशेषणावच्छन्त्वेन घटस्य विनाशः स्यादिति क्षणभङ्गापत्तिः । किञ्च विद्यमानस्य विनष्टत्वेनाप्रतीतेः शिखा विनष्टपुरुषो न विनष्ट इति विपरीतावाधितप्रत्ययाच्च न विशेषणाभावेऽपि विशेष्यधंसः श्यामोऽयमासौत्

---

ज्येति सत्यं परन्तु परिभाषा कस्मिन्नर्थे इत्यत्र नियामकाभावेन नित्यसन्देहतया अपरितुष्यन् परिभाषया कल्पान्तरमाह, ‘यदेति । ‘तदैवेत्यनन्तरं तदैवेति शेषः । ‘यदि ह्यतीतेति, अत्र वदन्ति विशेषतावच्छेदकावच्छन्नप्रतियोगिकः प्रतिक्षणं धंसो नेष्ठत-एवेतीदृशच्चणभङ्गेऽपि नानिष्टापत्तिः । न च प्रत्यभिज्ञाविरोधः, समानप्रकारक्षेयै ज्ञानस्य विरोधितयाऽवच्छेदकान्तरावच्छन्धंसवुद्भावपि घटलावच्छेदेनाभेदवुद्भेदवार्धाभावात् । अतएव ‘विद्यमानस्येत्यादिकमपास्त, यदवच्छेदेन विद्यमानत्वं तदवच्छन्नाश-

केवलोयममासौत्पुरुष इत्यादै “सविशेषणे हीति व्यायेन<sup>(१)</sup> विशेषवति श्याम-कैवल्यादिधंस एव प्रती-धते ध्वस्तस्य धंसानुपपत्तेश्च न विद्यमानस्य धंसः । एतेनात्तेजकसङ्गावे सत्युत्तेजकाभावविशिष्टमणेरुत्पन्न-धंसस्योत्तेजकापनयसमये धंसो जातोऽध्वस्तश्च धंसः कारणमिति न विफल उत्तेजकापनय इत्यपास्तम् । विद्यमानधंसस्य च धंसाभावात् । न च धंसान्यः संसर्गाभावेवाविशिष्टाभाव इति वाच्यम् । उत्पन्ना-

प्रवैत्यभावात्, ‘गिखा विनष्टेत्यादिकमपि विशेषतावच्छेदकावच्छन्नविशेषधंसाभावमवगाहत इति नोपन्यस्तवाधकं । अतएव ‘सविशेषणे हीत्यादिन्यायावतारोऽपि विशेषे वाधे सत्येव तथात्वात् अन्यथा विशिष्टविधि-निषेधोच्छेदापत्तेः । नापि ध्वस्तस्य धंसानुपपत्तिः, एतादृशधंसे सत्यपि भावोन्मज्जनाप्रसङ्गेन वाधकाभावात् । मैवं प्रत्यभिज्ञानुपपत्तेः । न च सामान्यतोऽभेदः तस्या विषयः, तत्प्रतियोगिकभेदसामान्याभावस्यैव प्रत्यभिज्ञाविषयत्वात्, अन्यथाऽनभिमत्तच्छेदस्यायापत्तेः वाधिकायाः प्रत्यभिज्ञायाः उक्तक्षेण सामान्यावच्छन्नप्रतियोगिकभेदाभावगाहितया भिन्नविषयत्वेनावाधकतया प्रत्येकचण्टक्तिघटानामन्योन्यभेदस्य वाधकाभावेन

(१) सविशेषणे हि विधि-निषेधौ सति विशेषे अन्यवाधे विशेषणमुपसंक्रामत इति न्यायेनेत्र्यर्थः ।

भावस्य विनष्टप्रतीतिहेतुतया<sup>(१)</sup> ततोऽपि विद्यमानस्य विनष्टत्वप्रत्ययापत्तेः । नापि विशिष्टाभावोऽत्यन्ताभावः तथा हि स एव क्वचिद्विशेषणाभवसहितः क्वचिद्विशेष्याभावसहितो दाहकारणमित्यननुगमस्तद्वस्थ एव विशेषण-विशेष्याभावयोः प्रत्यासन्तित्वावच्छेदकानुगतधर्माभावात् । अथ विशिष्टविरोधित्वं विशेषण-विशेष्याभावयोरनुगतं तद्वच्छेदकमस्ति तयोः सत्त्वेव विशिष्टात्यन्ताभावसत्त्वादिति चेत्, तर्हि विशिष्ट-

प्रमितेः । न च हेतुभावात्तत्र प्रतिचणं घटस्यानाशेनाभेदसिद्धौ प्रत्यभिज्ञापि तदभेदमवगाहते वस्तुसति विषये योग्ये प्रतीत्यभावस्यासम्भवादिति वाच्यम् । प्रकृतेऽपि समानत्वात्, न हि तत्तत्त्वणावच्छिन्नघटनाशे वोत्तेजकाभावावच्छिन्नमण्यादिनाशे वा कारणमस्ति, समवाच्यादिनाशं विना द्रव्याद्यनाशात् । न च चणान्तरात्तेजकयोरेवोत्पादको नाश इति वाच्यम् । सामान्यसामयभावे विशेषसामय्या अकिञ्चित्करत्वात् असामान्याश्रयस्य कार्यस्थोत्पत्त्या सामान्य-विशेषभज्ज्ञप्रभज्ज्ञात् । न च विशेषतावच्छेदकावच्छिन्नद्रव्यादिनाशं प्रति समवायिनाशो हेतुर्न द्रव्यनाशमात्र-इति न सामान्यसामयौति वाच्यम् । प्रथमप्रवृत्तिकतया लाघवेन च द्रव्यनाशमात्र एव तत्सामयौत्तात् । न हि प्रथमप्रवृत्तिसमये

(१) विशिष्टप्रत्ययहेतुतयेति ख० ।

विरोधित्वेनानुगतेन तयोरेव हि विशिष्टाभावत्वेन  
दाहव्यवहारादै जनकत्वमस्तु कृतं तदुपजीविनाति-  
रिक्तविशिष्टाभावेन । अथोत्तेजककाले विद्यमाना-  
त्यन्ताभावानुदृत्तावप्युत्तेजकापनयने उत्तेजकाभाव-  
व्यक्तिर्या जाता तदवच्छिन्नमणेरभावो न तचेति तदा  
न कार्योदयः तत्तदुत्तेजकाभावविशिष्टमणेरभावकूटस्य  
जनकत्वादिति चेत् । न । तत्तदुत्तेजकाभावानामननु-  
गतत्वेनानुगतविशिष्टाभावव्यवहारानुपपत्तेः उत्तेज-  
काभावत्वेनानुगमेऽतिप्रसङ्गः एव । अथ विशेषण-विशे-  
षाभावयोर्विशिष्टविरोधित्वमनुगतकारणतावच्छेदकं  
यत्र तदन्यतराभावस्तत्र न विशिष्टम् यत्र विशिष्टं तत्र

उक्तरूपो नाशः प्रमितो येन तदनुरोधात् प्रामाणिकतया गौरव-  
मणादृत्य तादृशद्व्यनाशं प्रति हेतुता कल्पयेत । न चोत्तरकाले  
विशिष्टाभावानुगमस्यावश्यकतया तद्वामाणिकतायां शक्तिवत्प्रथम-  
कल्पनामनादृत्य कल्पनान्तरं, प्रथमकल्पनया लाघवसहकारेण  
वलवत्या विरोधित्योत्तरस्या गुरुकल्पनायाः अनवकाशात् अनुगम-  
स्यान्यथासिद्ध्या गौरवस्य प्रमाणवत्त्वाभावात् । एतेनोत्तेजकाभावाभाव-  
एव विशिष्टाभावादिजनकद्विति परास्तं । सामान्यसामग्र्यभावे विशेष-  
सामग्र्या शक्तिच्छिल्करत्वात् इत्युक्तत्वात् उत्तेजकप्रयोगानन्तरकाले  
दाहानापत्तेश्च । तदुत्तरकाले दाहजनकविशिष्टव्यंसस्य तेन जनना-

न तयोरभाव इति सहानवस्थाननियमस्य विरोध-  
स्यानुभवसिद्धत्वादिति चेत् । न । सहानवस्थान-  
नियमे न परस्परविरहरूपतया विशेषण-विशेष्या-  
भावस्य प्रत्येकं विशिष्टाभावतया तत्प्रत्येकाभावा-  
भावस्य विशिष्टत्वापत्तेः<sup>(१)</sup> तथाच विशेषण-विशेष्ययोः  
प्रत्येकं विशिष्टत्वापत्तिः तदभावस्य तत्त्वात् । न चेऽभया-  
भावाभाव उभयं विशिष्टम् । एवं ह्यभावद्वयं विशिष्टा-  
भावे न तु प्रत्येकाभावरूप इति प्रत्येकाभावात्  
विशिष्टाभावव्यवहारो न स्यात् । नापि परस्परविरह-  
व्याप्त्यत्वं तदाक्षेपकत्वं वा, विशेषण-विशेष्याभावस्य  
विशिष्टाभावत्वेन तदव्याप्त्यत्वात्तदनाक्षेपकत्वाच्च, अभेदे  
तयोरभावात् । एतेनान्यदपि विशिष्टव्यवहारविरो-  
भ्युपगमादिति । एवच्च विशेषणावच्छिन्नध्वंसे ध्वंसे भावोन्मज्जना-  
पत्तिः सामान्यत एवाभावाभावस्य भावत्वादित्यपि वदन्ति ।  
विशिष्टविरोधित्वं विशिष्टाभावरूपत्वं वा, तदनुमापकत्वं वा, तद-  
भावव्यापकाभावप्रतियोगित्वं वा, यद्विकल्पत्रयं तत्सर्वमपि विशिष्टा-  
भावेनानुगमयितव्यम् । अथाननुगमे शब्दाननुगमस्य वर्यत्वात्  
तथाचानुगते तस्मिन् किमनेन, अननुगते तु कथमिदमप्यनुगत-  
मिति दोषं स्फुटतयोपेच्छ्य दोषान्तरमाह, ‘सहानवस्थानेत्यादि ।

(१) तत्प्रत्येकाभावाभावस्य प्रत्येकं विशिष्टत्वापत्तेरिति क० ।

धित्वादिनानुगतत्वमपास्तम् । केनाप्यनुगतेन रूपेण  
विशेषण-विशेष्याभावस्य विशिष्टाभावत्वे प्रत्येका-  
भावाभावस्य विशेषण-विशेष्यान्वतरमाचस्य विशिष्ट-  
त्वापत्तेः तदभावाभावस्य तत्त्वादित्युक्तत्वात्, तस्मा-  
द्विशेषण-विशेष्याभावेऽविशेषणावच्छिन्नविशेष्याभावेऽ-  
न विशिष्टाभाव इति । अत्राच्यते, विशेषण-विशेष्ययोः  
सम्बन्धाद्विशिष्टव्यवहार इति तयोः सम्बन्धाभावा-

‘सम्बन्धाभावादिति । ननु सम्बन्धाभावोऽपि नाविशिष्टोविशिष्टाभाव-  
इति विशेषण-विशेष्योभयप्रतियोगिकसम्बन्धाभावोवाच्यः सोऽपि  
विशिष्टाभाव इति क्वचिद्विशेषण-विशेष्यप्रतियोगिलयोर्विशेषयोर-  
भावात् क्वचिद्विशेषसम्बन्धाभावादित्यनुगमेन सोऽपि सम्बन्धाभावो  
वाच्य इति तत्राप्येवं विकल्पेनाननुगततदसम्भव इति । किञ्च किम-  
नुगतविशिष्टाभावेन दाह्लक्षणानुगतकार्यस्यान्यथैवोपपत्तेः तथाहि  
विशिष्टाभावोऽपि दाह्लनिष्ठोदाह्लहेतुर्वाच्यः व्यधिकरणस्यातिप्रसक्तेः,  
तद्वरमुत्तेजकाभावविशिष्टमणौ दाह्लसम्बन्धाभाव एव विशिष्टा-  
भावात्मानुगतो दाह्लहेतुरस्तु किमनुगतेन विशिष्टाभावेन । किञ्च  
प्रतिबन्धकाभावो यदि दाह्लहेतुस्तदानुगमाय विशिष्टाभावो निर्वाच्यः  
स एव तु न कारणं प्रमाणाभावात्प्रतिबन्धककालौनकार्यं प्रत्युत्तेजक-  
रूपविशेषसामग्र्यन्तरकल्पनेनैव सर्वसामज्ज्ञसेन तद्वेतत्प्राहकान्वया-  
देरन्यथापि सिद्धलात् इति, अत्र ब्रूमः, प्रतियोगितावच्छेदकावंच्छि-

द्विशिष्टाभावव्यवहारः घट-तदभावव्यवहाराविव घट-सत्त्वासत्त्वाभ्यां<sup>(१)</sup> । न हि तयोरसम्बन्धे विशिष्टव्यवहारः, न वा तदभावे सति न विशिष्टाभावव्यवहारः । यस्य यत्र यः सम्बन्धः स एव तत्र तस्य वैशिष्ट्यं, स च सम्बन्धाभावे विशेषणाभावात् विशेष्याभावादुभयाभावात् सर्वत्राविशिष्ट एकः तेषां व्यापकोऽनुगतविशिष्टाभावव्यवहारादिकारणम् इह दण्डौ-पुरुषो नास्तीत्यत्र तथा दर्शनात् । अतएव दण्डमात्रसङ्गावे दण्ड-पुरुषसङ्गावे उभयाभावे च कैवल्य-पुरु-

श्प्रतियोगिकोऽभावोनुभूयते यथा घटाभावः । न च प्रतियोगिनि विशेषणं प्रतीतमन एव विशिष्टाभावलं, अभावमात्रस्यैव विशिष्टाभावतापत्तेः प्रतियोगितावच्छेदकावच्छिन्नप्रतियोगिज्ञानं विनाऽभावज्ञानात् । न च विशेषण-विशेष्योरप्यभावप्रतियोगिलप्रतीतौ विशिष्टाभावः घटाभावे तु नैवमिति वाच्यम् । तर्हि सम्बन्धाभाव-इत्यसङ्गत्यापत्तेः तस्याभावप्रतियोगिलेनाप्रतीतेः तस्माप्रतियोगितावच्छेदकावच्छिन्नाभावस्यैवाभावस्य प्रभित्या यत्र प्रतियोगितावच्छेदकं विशेषणं तद्वच्छिन्नविशेष्याभावः, यस्तु विशेषण-विशेष्योभयसम्बन्धाभावच्छिन्नाभावः स विशिष्टाभाव इति दण्ड-पुरुषोभयप्रति-

(१) यथा घटसम्बन्धेन घटवान् इति घटाभावसम्बन्धेन घटाभाववानिति च व्यवहारः तथा विशेषण-विशेष्ययोः सम्बन्धेन विशिष्टवान् इति तयोः सम्बन्धाभावेन विशिष्टाभाववानिति च व्यवहार इति भावः ।

घर्येः सम्बन्धाभावः सर्वचास्तीत्यनुगतः केवलपुरुषा-  
भावव्यवहारः, एवज्ञ प्रतिबन्धकोत्तेजकाभावयोः सम्ब-  
न्धाभावे दाहकारणम् स च प्रतिबन्धकाभावे प्रति-  
बन्धकोत्तेजकसङ्गावे उभयाभावे चास्ति सर्वच प्रति-  
बन्धकोत्तेजकाभावयोः सम्बन्धा नास्तीति प्रतीतेः ।  
नन्वेवं यत्र प्रतिबन्धकोत्तेजकाभावौ तत्त्वापि दाहः स्यात्  
अधिकरणाभावयोरतिरिक्तसम्बन्धाभावादिति चेत् ।  
न । तदभावेऽपि स्वरूपसम्बन्धस्याभावात् सर्वच स्वरूप-  
सम्बन्धादेवाधिकरणाभावयोर्शिष्यप्रतीतेः । तथापि  
प्रतिबन्धकोत्तेजकाभावावेव स्वरूपसम्बन्धस्तयोरभा-

योगिकसम्बन्धलमेकं प्रतियोगितावच्छेदकं तद्वच्छिन्नाभाव एक-  
एवेति क्वाननुगमः । न चैवं विशेषणावच्छिन्नविशेषविरहे सति  
सङ्गतिरिति वाच्यं । तत्र विशेषस्य विद्यमानतया तदभावासम्भवात् ।  
न च सम्बन्धाभावेऽयेष दोषः, तस्य तदाऽसत्त्वात् । न चोत्तेजकाभाव-  
मणिसम्बन्धलावच्छिन्नाभावस्य तदुभयाभावतयाऽननुगमः, सम्बन्धलस्य  
मिलितदृत्तिलेन सम्बन्धलावच्छिन्नाभावस्यानुगतत्वात् । न चैवं दिशे-  
षणावच्छिन्नमण्यभावः, मणेः सत्त्वात् सम्बन्धस्य तदाऽभावात् केवलस्य  
सम्बन्धलाभावात् समय-देशावच्छिन्नस्वरूपस्य सम्बन्धलात् । न च  
मणेरप्यभाव एव, चण्णभङ्गापत्तेरुक्तत्वात् । न च सम्बन्धाभावेऽपि  
तत्त्वादवस्थ्यं, चण्णवत् तत्प्रतियोगिकसम्बन्धस्य चण्णचयितया चण्णक-

वश्व प्रतिबन्धकाभाव उत्तेजकच्च दाहकारणं, तथा चेभयाभावे उत्तेजकासत्त्वे परं दाहः स्यात्, उत्तेजकर्त्ता प्रतिबन्धके दाहे न स्यादिति चेत् । न । अधिकरणाभावावेव स्वरूपसम्बन्धः तथोर्धटवद्भूतलचत्वरीयतद्भावयोरपि स्वरूपसत्त्वे घटवति घटाभावव्यवहारात्मेन सम्भवितपत्तेः । यत्तु विशिष्टे दाह्यसंयोगभाव एव हेतुरित्यन्यथासिद्धिपर्वणं, तत्र, न हि दाहाद्यन्यथानुपपत्त्या तत्कल्पनं येनान्यथासिद्धिः, अपि तु प्रतियोगितावच्छेकभेदेनाभावभेदस्य प्रामाणिकलेन । न च कृत्प्रयत्नं तस्मिन्न हेतुलं उक्तान्यथासिद्धेरिति वाच्यम् । दाह्यसंयोगभावस्य व्यधिकरणतया दाहसमानाधिकरणस्य दाह्यनिष्ठोक्तविशिष्टाभावस्य जनकलेन तस्यैवान्यथासिद्धेः । यच्च उत्तेजकरूपा विशेषसामय्येव हेतुरस्तु इति विशिष्टाभावान्यथासिद्धेरिति, तदपि न, प्रतिबन्धकाभावहेतुलमग्टहीला उत्तेजकहेतुलस्यापि ग्रहासम्भवेनोपजीव्यविरोधात्, तथा हि प्रतिबन्धके सति कार्यदर्शनमसति च दर्शनमन्तरेणोत्तेजकान्यथाद्यनुविधानासम्भवः सामान्यसामयौत एव कार्यसम्भवात् तदर्शनेन तु तदभावहेतुलनिश्चये सत्यपि प्रतिबन्धके सति उत्तेजकसमवधानाज्ञायमानो दाहोऽवच्छेदकान्तरं कल्पयति न तु कारणान्तरसुपजीव्यविरोधात् । न च प्रतिबन्धकाभावलावच्छेदेन हेतुलयहादवच्छेदकान्तरकल्पनेऽपि उपजीव्यविरोधः तस्यात्यागादधिकस्य च तत्रवेशात् । वसुतोऽवच्छेदकत्वधीर्नापजीव्या अवच्छेदकमन्तरेणापि प्रतिबन्धकाभावहेतुलयह-

पत्तेः, किन्तु पश्चिष्ठस्वभावत्वं, तच्च सम्बन्धान्तरं विना विशिष्टप्रत्ययजननयोग्यत्वम् । न च घटवद्भूतल-चत्वरौयतदभावयोर्विशिष्टप्रत्ययजननयोग्यत्वमस्ति, घटवति कदापि घटाभावप्रत्ययानुदयात्, तदिहापि प्रतिबन्धकोत्तेजकाभावयोर्विशिष्टप्रत्ययजननयोग्यत्वं स्वरूपसम्बन्धः, अन्यथोत्तेजकवति प्रतिबन्धके चत्वरौयोत्तेजकाभावविशिष्टप्रत्ययापत्तेः, तावशस्वरूपसम्बन्धाभावश्च प्रतिबन्धकाभावे प्रतिबन्धकोत्तेजकसङ्गावे उभयाभावे चाविशिष्ट एव ।

सम्भवात् प्राथमिकलख्यैव दैवशसम्बन्धात् । किञ्च उत्तेजकमननुगतमिति न दाहेतुः विशिष्टाभावहेतुले चाननुगतानामपि तेषां आवन्तोऽभावाः तावद्विशिष्टमण्डभावस्यानुगतस्य सम्भवेन स एव दाहेतुर्न तु विशेषसामग्यन्तरकल्पनमिति सङ्क्षेपः ।

‘तच्चेति, ‘सम्बन्धान्तरमित्यादिकं सम्बन्धलमिति, तदवच्छिन्नाभाव इति भावः ।

ननु सम्बन्धसत्त्वेऽपि विशेषण-विशेष्यप्रतियोगिकसम्बन्धलावच्छिन्नात्यन्ताभावः कारणमुच्यते प्रतियोगितावच्छेदकावच्छिन्नेन समञ्चाभावस्य विरोधो नान्येन, तेन सम्बन्धलावच्छिन्नसत्त्वेऽपि नोक्तात्यन्ताभावो विरुद्धते तद्वरं लाघवाद्विशेषणावच्छिन्नविशेष्यात्यन्ताभाव एव हेतुरस्य उक्तयुक्त्या तददेव प्रामाणिकत्वेन लघुतया च जन-

यद्वा अदण्डपुरुषस्याभावे दण्डौ पुरुषो न प्रतियोगी तस्यादण्डत्वाभावात् किन्तु तदन्यः<sup>(१)</sup>, तस्याभावे दण्डसङ्गावेऽपि दण्डमाचसत्त्वे उभयासत्त्वे चाविशिष्ट-इति तस्मात् केवलपुरुषाभावव्यवहारोऽनुगतः । तदुक्तं न हि दण्डनि सत्यदण्डानामन्येषां नाभावः, किन्तु दण्डाभावस्यैवेति युक्तं, अन्यथा तत्त्वान्येषामिति पदस्य व्यर्थतापत्तेः, तथा केवलप्रतिबन्धकाभावे उत्तेजकसह-कृतः प्रतिबन्धको न प्रतियोगी तस्य केवलत्वाभावात् किन्तु तदन्यः, तदन्यस्य च केवलप्रतिबन्धकस्याभावे

कलसम्भवात्, एवञ्चोत्तेजकाभावावच्छिन्नमण्डत्यन्ताभावः कारणं न तु धंस इति न चण्डिकलाशङ्का । न चात्यन्ताभावस्य सदातन्त्रेन प्रागपि कार्यापन्निः, नित्यत्वेन घटाभावद्वैश-समयविशेषाव-च्छिन्नसमवन्धसत्त्वस्थाकर एव स्फुटलादिति पूर्वाख्यरसादाशङ्कितमेव निर्देषतया सिद्धान्तयति, ‘यदेति, ‘दण्डौ पुरुष इति दण्ड-पुरु-षलं न प्रतियोगितावच्छेदकमित्यर्थः, एवमयेऽपि, ‘किन्तु तदन्यः’ तदभाववानित्यर्थः, तथाच तदभाववत्त्वं प्रतियोगितावच्छेदकमिति भावः । यथाश्रुते तु तस्यैव समयभेदेनादण्डतयोक्ताभावप्रतियोगि-त्वेन तदन्यत्वाभावात् भेदाभेदानभ्युपगमादिति दोषः, ‘अदण्डाना-मन्येषां’ दण्डाभाववत्त्वावच्छिन्नानामित्यर्थः, ‘अन्येषेति यदि विषेष-णाभाव एव न विशेषणावच्छिन्नविशेष्याभावः तदा, ‘अन्येषामितीति

(१) तदन्यः प्रतियोगीति ख० ।

उत्तेजकसहितप्रतिबन्धकसत्त्वे उत्तेजकमात्रसत्त्वे उभ-  
यासत्त्वे वा विशिष्ट एवेति नाननुगमः । उत्तेजकापनये  
च केवलप्रतिबन्धकोऽस्तीति न तदभाव इति दाहेता  
न भवतीति । ननु न प्रतिबन्धकाभावः कारणम्  
यकदण्डान्वये घटेत्यत्तिवत्यप्रतिबन्धकसत्त्वेऽपि प्रतिबन्ध-  
कान्तराभावेऽपि<sup>(१)</sup> कार्यानुदयात्, न हि यावत्कारण-  
तावच्छेदकावच्छन्नं तावदन्वये कार्यमिति चेत् । न ।  
प्रतिबन्धकाभावत्वेन न कारणत्वमन्योऽन्याश्रयात् किन्तु  
मण्याद्यभावत्वेनेत्युक्तत्वात्, तत्त्वेऽपि वा घटे दण्ड-  
सञ्जिलादिवत्यप्रतिबन्धकाभावकूटस्य दाहहेतुत्वात् ।

यद्वा प्रतिबन्धकत्वावच्छन्नप्रतियोगिक एवाभावः  
कारणम् स च यावद्विशेषाभावनियत इति न प्रति-  
बन्धकसत्त्वेऽपरप्रतिबन्धकाभावेऽपि कार्योदयः प्रति-

---

विशेषवाचकपदानुपादानापत्तिरित्यर्थः । ‘उत्तेजकापनय इति, पुन-  
रुत्तेजकप्रयोगे उत्तेजकाभावावच्छन्नतन्मण्यभावोऽस्येवोक्तयुक्तेरिति  
अर्तव्यं । ननु कार्यानुत्पादनियतत्वं प्रतिबन्धकलमिति नान्योन्या-  
श्रयलमित्यत आह, ‘तत्त्वेऽपि वेति । नन्वेवमन्योन्याश्रयाभावे  
तस्मान्याभाव एव लाघवाद्युतुर्न तु यावत्तदभावा इत्यस्येतदेव  
सिद्धान्तयति, ‘यदेति । वस्तुतस्य व्यवस्थितविकल्पोऽयं यत्तेजक-

---

(१) तदन्यप्रतिबन्धकाभावेऽपौति ख० ।

बन्धकस्य च संसर्गाभावो हेतुः तेन तत्सत्त्वे तदन्यो-  
ऽन्याभावेऽपि न कार्यम् । अन्वय-व्यतिरेकाभ्यां व्याप्ति-  
कारणत्वयोर्थे संसर्गाभ्यस्य त्वयापि हेतुत्वाङ्गौ-  
कारात् अन्यथा सामग्रीव्यापकयोः सत्त्वे तदन्योऽन्या-  
मस्ति तत्त्वेजकाभावावच्छिन्नतदत्यन्ताभावस्य सामान्याभावल-  
सम्भवात् तस्मान्याभावो हेतुर्यच्च तत्त्वास्ति यथानुभित्यादौ-  
वाधादिः तत्र तत्सम्बन्धाभावमात्रस्य हेतुतया प्रागभाव-प्रधंसा-  
दिसाधारणचिच्चात्मकसामान्याभावासम्भवात् यावद्दिशेषाभावकूटस्य  
कारणलं तदभिप्रायकस्य सम्बन्धाभाववेन प्रतिबन्धकाभावस्य हेतु-  
तया प्रागभावादिरपि तस्य हेतुरित्यादियन्यः, अन्यथोत्तेजकाभाव-  
विशिष्टप्रतिबन्धकाभावस्यात्यन्ताभावतया तुरीयतया वा उभय-  
थापि न प्रागभाव-प्रधंसयोर्हेतुलभिति विरोधापातात् । ‘प्रतिबन्ध-  
कस्य चेति, यद्यपि उत्तेजकाभावच्छिन्नाभावस्यात्यन्ताभावात्मक-  
तया तदन्योन्याभावमादायातिप्रसङ्गशङ्कैव नास्ति अभावकूटहेतु-  
तापचेऽप्यन्योन्याभावमादायातिप्रसङ्गः एव न यावदभावाधीनकार्य-  
स्यैकस्मादनुत्पत्तेरिति, तथापि यावदभावहेतुता हि न यावता-  
भावानां हेतुता एकत्र प्रागभावादिसर्वाभावासम्भवात्, तथाच  
यावतां मण्डभावादीनां सम्बन्धाभावकूटकारणत्वानिर्वचनेऽन्योन्या-  
भावमादायातिप्रसङ्गः स्यादेवेति तदभिप्रेत्यैतदुक्तम् ।

ननु भवेदप्येवं यद्यन्योन्याभावव्यावृत्तं सम्बन्धाभावरूपं वस्तु  
भवेदित्यत आह, ‘अन्यथेति, अन्यथानुपपत्त्या त्वयापि तस्याभ्युपेय-  
त्वादिति भावः ।

भावे कार्यव्याप्त्याभावापत्तौ कार्य-कारणव्याप्य-व्याप-  
कभावे व्याघातात् । किञ्च तवापि प्रतिबन्धकाभावे  
शक्तिरस्तौति तत्सत्त्वे तद्योऽन्याभावमादाय शक्ति-  
सत्त्वप्रसङ्गः । न च स दुर्वचः, न वा प्रागभावादित्वे-  
नाननुगम-व्यभिचारौ, प्रतियोग्यधिकरणयोः संसर्ग-  
मारोप्य यो निषेधः स संसर्गाभावः । भूतलं घट-  
संसर्गो नेत्यच भूतले घटसंसर्गस्य संसर्गो नारोप्यते  
विन्तु तादात्यम् । वयन्तु ब्रूमः यत्र प्रतियोगिनमधि-

ननु व्याप्ति-कारणतयोर्गहेण नान्योन्याभावमादायातिप्रसङ्गो  
येनोभयाभ्युपगमः स्थात् तथा हि सामयभावे कार्यभाव इति  
कालगर्भे वाच्यम् तथाच व्यतिरेकलेनैव सामान्यतोऽन्यादियहः  
मम्भवत्येव यदा सामयन्योन्याभावस्तदा कार्यान्योन्याभावस्य सत्त्वात्  
याप्तौ तु यत्र वज्ज्ञभावः तत्र धूमाभाव इति संसर्गभावपत्तेऽपि  
व्याप्तिश्चरौरप्रविष्टसंसर्गविशेषावच्छिन्नलस्थापि प्रसङ्गवारणायावश्य-  
वाच्यत्वे तत एव निर्वाहेऽन्योन्याभावव्यावृत्तसंसर्गभावाभ्युपगमस्य निर्वौ-  
र्जाविस्तरसादवश्याभ्युपगन्तव्यत्वे वौजान्तरमाह, ‘किञ्चेति । जन्म-  
कथामाश्रित्योक्तमधुना वादकथांमाश्रित्याह, ‘न च स इति, ‘प्रति-  
योगीति यत्र प्रतियोग्यधिकरणप्रतियोगिकसंसर्गविषयतया यस्या-  
रोपत्वं तादृशारोपपूर्वकनिषेधावगमविषयत्वमित्यर्थः, यथाश्रुते तु  
प्रतियोगिन्यधिकरणसंसर्गमारोपेत्यर्थः । ननु तादात्यमपि संसर्ग-  
एवेत्यन्योन्याभावव्याप्तिरित्यस्तरसादाह, ‘वयन्विति, ‘प्रतियोगिन-

करणे समारोप्य निषेधावगमः स संसर्गभावः, यत्र  
चाधिकरणे प्रतियोगितावच्छेदकमारोप्य निषेधाव-  
गमः सोऽन्योन्याभावः। भूतलं न घट इत्यत्र भूतलस्य  
घटत्वावगमात् घटत्वमेव च घटतादात्यम् ।

मिति प्रतियोगिन्यधिकरणसंसर्गमित्यर्थः, अन्यथा भूतले घटो-  
नेत्यत्र भूतलस्य विशेषणतया घटस्य च तत्र विशेष्यतया अनारो-  
प्यत्वेनासभवापातात् । ‘यत्र चेति, प्रतियोगितावच्छेदकसारोपः  
प्रकारतया इष्टव्यः न तु सम्बन्धतया सम्बन्धावच्छिन्नप्रतियोगिक-  
सम्बन्धाभावेऽतिव्याप्तेः । न चासभवो घटो न पट इत्यादौ पटा-  
भेदात्मनः पटलस्य सम्बन्धतयाऽरोप्यत्वात् तु प्रकारतयेति वाच्यम् ।  
तादात्यारोपेऽपि पटलादौरेव प्रकारत्वात् तु पटादेरिष्टतावच्छेद-  
काप्रकारतया अन्यादृशज्ञानस्याप्रवर्त्तकत्वात् इत्यानेव विशेषो यदेकत्र  
पटलादिसमवायेन प्रकारोऽपरत्र स्त्राव्यतादात्येनेति । यदा प्रति-  
योगितावच्छेदकलं यद्यवच्छिन्नधीजनकलं तदा संसर्गभावे गतं,  
यदा तत्रप्रतियोगिमातृत्तिलं तदा सम्बन्धाभावेऽप्रतिसङ्गेन धथाश्रुत-  
मेवादरणौयं । अत्र वदन्ति तादृशारोपजन्यत्वमभावप्रतीतौ याह्वा-  
मनुगतधर्मावच्छेदेन तत्र तादृशविषयानुगमेनेति संसर्गभावविषय-  
त्वादि तदाच्यम् तथाच प्रतीतेविषयानुगमे किमनेन अननुगमे  
प्रतीतेरिदमपि दुर्यहं । किञ्च तत्पूर्वकलं तत्कारणकलं तत्र च  
नियमप्रविष्टयोरत्यन्ताभावान्योन्याभावयोरन्यतरस्य पूर्वत्वप्रविष्टप्राग-  
भावस्य च खण्डपे विचार्यमाणे संसर्गान्योन्याभावयोरन्यतरप्रतीत्य-

आरोपस्य हेतुत्वे किं मानमिति चेत्, मा भूत्ताव-  
दन्यत्, नेदमिह नेदमिदं इत्यवाधितविलक्षणव्यवहार-  
यत् तत्र मानमिति । ननु प्रतिबन्धकात्यन्ताभावे न  
हेतुः तस्मिन् सत्यपि कार्याभावात् । न हि करादौ

पेचायामुक्तलक्षणस्य कथं नान्योन्याश्रयलं अतौन्द्रयाभावाव्याप्तिश्च  
तत्रारोपपूर्वकप्रतीत्यभावात् । यन्तु आरोपपूर्वकमित्यत्रारोपस्याभाव-  
गर्भलेनान्योन्याश्रय इति, तत्र, प्रतियोगिमज्ज्ञानलेनैव जनकतया  
आरोपलक्ष्याविवक्षणात् । न चाभावभ्रमविषयातिव्याप्तिः, तत्राप्यनु-  
भावेनाभाववत्त्वभ्रमः किञ्चभावशून्येऽभावभ्रम इत्यभावसामान्यलक्षण-  
श्चातिव्याप्त्यभावात् आरोपस्याश्चभावलादिति । अत्र ब्रूमः । प्रति-  
योग्यारोपपूर्वकनिषेधधीविषयतावच्छेदकलं संसर्गभावलं, एवमये-  
ऽपीत्येतदुभयलक्षणं, खरूपन्तु यद्विषयतावच्छेदकं संसर्गभावलादि  
नदत्त्वाभावाभावलमस्वाभावाभावलक्ष्य तेन नोक्तसर्वपूर्वाविकाशः ।  
अस्ति च घटस्य योऽभावस्तदभावो घटो घटान्योन्याभावस्याभावो  
घटलमिति । न च घटस्य योऽन्याभावस्तदभावो न घटाभाव इति  
खसंसर्गभावभावोलक्षणार्थं इति पुनरन्योन्याश्रय इति, खाभावा-  
भावलमित्यत्र वस्तुतो यद्यपि संसर्गभाव एव पर्यवसितः तथापि  
संसर्गभावलेन तत्र न प्रविष्टः अभावलेनैव खसंसर्गभाव उपस्थित-  
इति न काचिदनुपपत्तिः, अन्योन्याभावस्य खप्रतियोगिकाभाव-  
मात्राभावलादिति सर्वं सुखं । 'मा भूत्तावदिति, तथाप्यन्यदस्तौति  
उच्यते, तत्रारोपाभावे तत्तदभावबुद्धिवेजात्यानुपपत्तिरारोपस्य

मण्यत्यन्ताभावः तत्संयोगात्यन्ताभावेवा वा, मणेः स्वावयववृत्तित्वात्<sup>(१)</sup> संयोगस्य चाव्याप्यवृत्तित्वात् । अतएव न तत्प्रागभाव-प्रधंसै हेतु तयेः करादौ अवत्तेः<sup>(२)</sup> गुण-कर्मादेश्च प्रतिबध्यत्वानापत्तेः तस्य जन्यधर्मानाश्रयत्वेन<sup>(३)</sup> तत्र तयोरभावात्<sup>(४)</sup> । न चान्यः संसर्गा-

भावच्छेदमन्तरेणाभावभेदाभावसम्भवादित्यादि, 'नेदमिहेति, यदि नारोपः हेतुस्तदा भूतले घटसम्भान्योन्याभावसत्त्वे कदाचिच्चेदमिह कदाचिच्चेदमिति प्रतीतौ वैलक्षण्यानुपपत्तेरित्यर्थः, अनुपलभादौनां कारणानां तौख्येन कार्यावैकस्मिकतापत्तेः कारणवैचित्रस्य कल्पनीयत्वेन पारिश्वेष्यादारोपहेतुतायामश्चान्तेरिति भावः । यथाश्रुते फलीभूतप्रत्ययस्य वैलक्षण्योपन्यासेनोक्तारोपकारणतायां प्रतीतिविधया मानमित्यसङ्गतोपन्यासापत्तेरित्यवधेयं । 'गुणेति, गुणादेः

(१) स्वावयववृत्तित्वात् करावयवावच्छेदवृत्तित्वात्, तथाच किञ्चिदवयवावच्छेदेन करादौ मणेः सत्त्वदशायामणिं किञ्चिदवयवावच्छेदेन मण्यत्यन्ताभावसत्त्वात् दाहापत्तिरिति भावः ।

(२) धंस-प्रागभावयेः प्रतियोगिसमवायिदेशवृत्तिलिनियमेन मण्यादिप्रागभाव-धंसयोर्न करादिवृत्तित्वमिति ।

(३) अत्र जन्यत्वं निवान्यत्वं न तु प्रागभावप्रतियोगित्वं, निवान्यत्वं प्रागभावप्रतियोगित्वे सति धंसाप्रतियोगित्वं, तेन जन्यधर्मपदेन प्रागभावस्यापि संयह इति ।

(४) धंस-प्रागभावयोरभावादित्यर्थः ।

भावोऽस्तीति चेत् । न । संसर्गावच्छिन्नप्रतियोगिकस्या-  
भावविशेषस्य सति प्रतिबन्धकेऽभावात् । स च समय-  
संशेषावच्छेदेन संसर्गितया अत्यन्ताभाव एव तथैवा-  
व्यय-व्यतिरेकावधारणात् । अथैवं प्रधंस-प्रागभावस्यले  
ममयविशेषावच्छिन्नात्यन्ताभावेनैवेष्यपत्तौ न तयेः  
सिद्धिः<sup>(१)</sup> अत्यन्ताभावे ह्याप्यवृत्तिः तस्य चैकत्र

प्रतिबध्यतं तदा यदि प्रतिबन्धकाभावाभावौ तत्र, न चाभावस्त्रेति  
भावः । ‘अभावविशेषस्येति तत्सम्बन्धावच्छिन्नप्रतियोगिकस्य प्रति-  
योगिविरुद्धस्य चेत्यर्थः, तथाच संयोगावच्छिन्नप्रतियोगिकतन्मण्ड-  
त्यन्ताभावो व्याप्यवृत्तिसंयोगात्यन्ताभावस्य हेतुरिति नोक्तदोष इति  
भावः । न च अत्यन्ताभावस्य नित्यतया न कदाचित्कार्योत्पत्तिरित्यत-  
श्चाह, ‘स चेति नित्यलेऽपि तदधिकरणस्यभावता तस्य कादा-  
चित्कौत्यर्थः, । न च अत्यन्ताभावस्य प्रतियोगिसादेश्यं<sup>(१)</sup> अवच्छेदकं  
विनानुपन्नमित्यत्यन्ताभावावच्छेदकतयैव तौ सिद्धेतामित्यत आह,  
शत्यन्तेति, प्रागभावादिवच्यवच्छेदकाल एव तदवच्छेदकोऽस्तु किं

(१) न तयोः सिद्धिरिति तयोः धंस-प्रागभावयोः न सिद्धिरित्यर्थः,  
तथाच धंस-प्रागभावोऽस्त्रिनी प्रतीतिः वास्तविकोयो धंसाधिकरण-  
कालः तदवच्छिन्नात्यन्ताभावं वास्तविकोयः प्रागभावाधिकरणकालः  
तदवच्छिन्नात्यन्ताभावस्यावगाहते न त्वतिरित्यधंस-प्रागभावाविति  
भावः ।

(२) प्रतियोगिसमानदेश्यत्वमित्यर्थः ।

भावाभावे क्वचिद्देशाऽवच्छेदकः क्वचित्काल इति<sup>(१)</sup> चेत् । न । तत्र विद्यमानताविरोधित्वेनैव कपाले न घट इतिप्रतीतिवैलक्षण्यात्<sup>(२)</sup> न त्वेवं धूतले घटाभावप्रतीतिः<sup>(३)</sup> ।

अन्ये तु भविष्यति घटा नष्ट इति विलक्षणप्रतीत्योरत्यन्ताभावेनैकेन समर्थयितुमशक्यत्वात्<sup>(४)</sup> अन्येवायं संसर्गाभावद्वयप्याहुः ।

एतेन विशेषणाभाव-विशेष्याभाव-तदुभयाभाव-घटितं सामग्रीचयमेवास्तु दाहे च जातिचयकल्पन-

ताभ्यामन्तर्गताभ्यामिति भावः । ‘अपीत्यखरसे तद्वैजमुक्तान्यथासिद्धिरेवेति । विगीतलेनेति यद्यथनिषिद्धलं श्रुत्यनुमापकं

(१) तथाच कालवर्त्तितायां देशस्यावच्छेदकत्वं, देशवर्त्तितायां कालस्यावच्छेदकत्वमिति भावः ।

(२) धंस-प्रागभावावगाहिप्रतीत्योः घटनिष्ठविद्यमानताविरोधित्वेन एकस्मिन् देशे घटाभावसत्त्वेऽपि देशान्तरे घटस्य विद्यमानत्वसम्भवात् अव्यन्ताभावावगाहिप्रतीतेः घटनिष्ठविद्यमानताविरोधित्वेन मिथोवैलक्षण्यमिति भावः ।

(३) भूतले घटाभावप्रतीतिः न घटनिष्ठविद्यमानताविरोधिनीव्यर्थः ।

(४) विषयवैलक्षण्यस्य प्रतीतिवैलक्षण्यनियामकतया धंस-प्रागभावावगाहिप्रतीत्योः अव्यन्ताभावविषयकत्वे वैलक्षण्यासम्भव इति भावः ।

मिति प्रत्यक्तम् । अनुगतहेतुसत्त्वात् दाहैजात्यस्य  
योग्यानुपलभवाधितत्वाच्च व्यक्तियोग्यतयैव जाति-  
योग्यत्वेन<sup>(१)</sup> योग्ये अयोग्यजात्यभावात् । ननु प्रहरं  
मा दहेत्यादै सावधिमन्त्रपाठे मन्त्रविनाशे दाहः  
स्यात् । न च सङ्कल्पविषयकालविशेष एव तत्र प्रति-  
वर्त्यकः, सङ्कल्पनाशे समयस्य स्वतोऽविशेषात् । न  
च उहेश्यत्वमेव तत्र विशेषः, तस्य विनाशात् । न  
चाहेश्यव्यंसोऽपि हेतुः, तस्य यामादूर्ध्वमपि सत्त्वात् ।  
न च मन्त्रपाठजनितमदृष्टमेव तत्र प्रतिवर्त्यकम्  
तत्कालदाहाप्राप्तिकफलनाश्यत्वेन नाशे दाहप्रति-  
वर्त्य इति वाच्यम् । प्रतिवर्त्यकमन्त्रपाठस्यानिषि-  
हत्वेनाविहितत्वेन चाहृष्टाजनकत्वात् तदाचारस्य  
विगौतत्वेन श्रूत्याद्यननुमापकत्वादिति ऐवम् । उहे-  
श्यव्यज्ञानाहितसंस्कारविषयकालस्य प्रतिवर्त्यकत्वात् ।

तादृग्गाविगौतत्वाभावो अद्यस्ति तदा श्रुतिनिषिद्धत्वादधर्मजनक-  
मेव तदभावेऽविगौतत्वं श्रूत्यनुमापकमेवेत्युभयथापौदसुकं, तथापि  
शिष्टाप्रवृत्तिविषयत्वं विगौतत्वमभिप्रेत्य तदुक्तं । वस्तुतस्तु अलौकि-  
कत्वात् तदनुमानमिदं तु लौकिकमेव मत्यादिवदित्यवधेयं ।

(१) व्यक्तियोग्यतैव जातियोग्यते मानमिति ख० ।

ननु प्रतिबन्धमकुर्वतामप्रतिबन्धकत्वेन शक्तिमनपकुर्वतां  
मन्त्रादौनां न प्रतिबन्धकात्वं अतः शक्तिसिद्धिः । न च  
कार्यानुत्पाद एव प्रतिबन्धः तज्जनकत्वमेव प्रतिबन्धक-  
त्वमिति वाच्यम् । कार्यानुत्पादो हि न तत्पागभावो  
न वा तदुत्तरकालसम्बन्धः तस्य मन्त्राद्यजन्यत्वादिति  
चेत् । न । मन्त्रादौनामप्रतिबन्धकत्वात् तत्रयोक्तारस्तु  
प्रतिबन्धकाः ते च किञ्चित्करा एव मन्त्रादौ च कार्ये  
कारणोपचारात् स्वार्थिककन्प्रत्ययाद्वा तथा व्यापदेशः,  
प्रतिबन्धश्च सामग्रीविरहः, मन्त्राद्यभावघटितसामग्री-  
विरहश्च मन्त्रादिरेव तदभावाभावस्य तत्त्वात् ।

नव्यास्तु न प्रतिबन्धकाभावः कारणं न वा शक्तिः  
किन्तु तत्त्वालौनदाहविशेषं प्रति तत्त्वालप्रतिबन्धे-  
तरवह्नेः कारणत्वमिति प्रतिबन्धकाभावः कारणताव-

---

‘मन्त्राद्यजन्यत्वादिति, यद्यपि योगवत्केमस्यापि उत्तिष्ठाध्यत्वं  
वच्छ्यतीति मन्त्रादिजन्यत्वमस्येव वार्यानुत्पादस्य तथापि मन्त्राद्य-  
जन्यत्वादित्यस्य मन्त्राद्यकरणकलादेव्यर्थः, भवति ह्यनुत्पादस्य  
मन्त्रादिजन्यत्वेऽपि गम्भादौनां तत्कारणता अनुत्पादपूर्वसमयास-  
त्त्वात् प्रागभावं विना तदभावात् प्रतिक्रियकत्वस्य च प्रतिबन्धजन-  
कलार्थकत्वादिति धेयं ।

मिश्रमतसुपन्यस्ति, ‘नव्यास्तिः ।

च्छेदको न तु कारणम् दण्डत्ववत्, आकाशादौ त्वेक-  
व्यक्तिकेन यथा कारणत्वं क्वचित्प्रतिबन्धेऽप्यन्यच शब्दो-  
त्पत्तेः किन्तु भेर्यादेः तथा कारणत्वमिति तत्प्रतिबन्धे-  
न शब्दोत्पत्तिरित्याहुः । तत्र, वह्नि-प्रतिबन्धकाभाव-  
योरन्वय-व्यतिरेकंतौल्येनोभयस्यापि कारणत्वात् न  
त्वेकमेवावच्छेदकं विनिगमकाभावात् । किञ्च यस्मिन्

भेर्यादेरिति अतद्गुणसंविज्ञानवज्जब्रौहिणा भेर्याकाशसंयोगादि-  
रभिमतोऽन्यथा तयैव भेर्यान्यदा तत्र तदान्यच वा शब्दानुत्पाद-  
नापत्तेः । इदच्च समाधिसाम्यादुक्तं, यदा प्रतिबन्धकाभाव एव  
इतुतावच्छेदकलेनोच्यते तदा सकलमविकलमेवात्यन्ताभावस्था-  
चाप्यवृत्तिलादिति ।

नन्दन्वय-व्यतिरेकतौल्येन चेदुभयजनकलं दण्डदृढ़लयोरुभयोरपि  
जनकतापत्तिः । अथ तत्र चक्रादिसमवधानं दण्डस्य साक्षात्समन्वया-  
दिति दण्डमात्रजनकतायां विनिगमकमस्तौति वैषम्यसुच्यते तदे-  
तद्वक्त्रि-प्रतिबन्धकाभावयोरपि तुल्यं । न च प्रतिबन्धकाभावस्थ  
वक्त्रिविरहकरादावपि सत्त्वात् साक्षात्समवधानमस्त्वेवेति वाच्यम् ।  
अधिकरणविशेषनियतप्रतिबन्धकविशेषस्य कारणान्तरे अभाव-  
शक्तेऽपि प्रतिबन्धेनाधिकरणविशेषविशेषितप्रतिबन्धकाभावकारणत्वस्य  
श्रवण्यवाच्यतया तादृशस्यास्य समवधानं परम्परासमन्वयेनेवेत्यवश्या-  
भ्युपगमात् तथाच दृढ़लवदिदमवच्छेदकं अस्तित्वरुचेराह, 'किञ्चेति,  
'यस्मिन्निति, कार्यजनक इति शेषः, तेन फलोपधानवत्यां यस्यां

सत्यपि यदभावात्कार्याभावः तस्य कारणत्वमायाति न तु तदवच्छेदकत्वम् । न हि कार्यायोगव्यवच्छेदः कारणत्वं, किन्तु नियतपूर्वसत्त्वम् । तच्च सहकारि-विरहप्रयुक्तकार्याभावेऽप्यक्षतम् । अन्यथा चक्रसहित-दण्डत्वेन कारणत्वे सहकार्युच्छेदः । यस्य यज्ञर्भमव-गम्यैव नियतपूर्वसत्त्वमवगम्यते तस्य तदवच्छेदकं दण्डत्वमिव । सहकारी तु न तथा । ननु मा भूदर्था-

अत्तौ बत्यामपि यदभावात्कार्याभावः न तदवच्छेदकमित्यर्थः, अतोदाहोपहितवक्त्रावेव प्रतिवन्धकसत्त्वासत्त्वयोः सम्भवेनावच्छेदकलं दण्डदृढ़त्वसत्त्वासत्त्वेनैकत्रेति घटोपहितदण्डदृढ़त्वाभाव एव नेति दृढ़त्वेनैवान्वयात्तुविधानमिति तदवच्छेदकमेवेति भावः । उक्तं एव नियमे विपच्चवाधकमाह, ‘न हीति, तथातिकार्यार्थिनः कारणे-ऽप्रवृत्त्यापातादिति भावः । ‘किन्त्विति इतरसत्त्वे कार्याभावनियम-स्तदवच्छेदकमित्यर्थः, यथाश्रुते तु दृढ़दण्डत्वस्यानवच्छेदकत्वापाते व्याप्तिरूपनियमयहे दृढ़त्वस्य वर्यत्वादिति भावः । ‘अन्यथेति कार्यायोगेत्यादेः कारणत्वं दृत्यर्थः, दृष्टापत्तावप्रवृत्त्यापत्तिरूपैति समर्तश्च । नचेव दण्डत्वमपि सहकार्यवास्तु नावच्छेदकमित्यत चाह, ‘यस्येति यदि दण्डत्वागहे दण्डहेतुतायहस्तदा तथा गङ्गेतार्फ न चैव, किन्तु तदादायात्यवश्यं तदवच्छेदकमित्यर्थः । न चैव दृढ़त्वं नावच्छेदकं स्यादिति वाच्यम् । चक्रभमिदारा ज्ञानुविधानं दण्ड-

पत्तिः शक्तौ मानमनुमानन्तु स्यात् तथा हि स्थिरो-  
ऽवयवौ जनकदशाविशिष्टो वह्निरजनकदशाव्यावृत्त-  
भावभूतधर्मवान्<sup>(१)</sup> जनकत्वात् कुण्ठकुठारात्मीश्वण-  
कुठारवत् दाह्यासंयुक्तवह्नेः दाह्यसंयुक्तवह्निवच्च प्रति-  
वन्धकसत्त्वे संयोगादैरजनकदशावर्त्तिवेन तदतिरिक्ता-  
रौन्द्रियभावभूतधर्मसिद्धिः । यद्यपि शक्तेर्भावहेतु-  
जन्यत्वेन नाजनकदशाव्यावृतत्वं तथाप्युद्घवविशिष्टा-  
यास्तथात्वम् । यद्वा धर्मेऽतीन्द्रियत्वं विशेषणम् । न  
च दृष्टान्तासिद्धिः, तु त्वयाधारत्वेऽपि लोहविशेषघटित-  
स्तेति तादृशदण्डस्त्रैव नियतपूर्ववर्त्तिताग्रह इति तदवच्छेदकमतएव  
न वैपरीत्यं विवक्षितविवेकेन चक्रभ्रमिजनकलस्त्रैव दार्ढतया  
घटकलखाजनकलात् । न चैवमन्यं प्रतीति न्यायेन दण्डखान्यथा-  
सिद्धितापत्तिः, अन्यमुदासौनमित्यर्थस्य वक्ष्यमाणलादिति दिक् ।  
स्थिरोऽवयवौति मण्डादिसमवधानमाचाधौनाजनकलाव्यवहितकाले  
मण्डाद्यसमवहितो वक्तिरित्यर्थः, तादृशविशेषणस्यैर्यस्त्रै प्रत्यक्षगम्य-  
त्वार्थस्त्रैव स्थिरोऽवयवौत्युक्तं, अवयवौ योग्य इति यावत्, अन्यथा  
वक्तिलस्य परमाणावद्यत्या अवयवौति वर्थं स्थादिति भावः ।

ननु यावद्यनकदशाव्यावृत्तत्वं न मण्डाद्यभावादिनियतकिञ्चिद्व्या-  
वृत्तं संयोगस्थापीत्यस्त्रसादाह, ‘यदेति, न चैवं भावभूतपदं वर्थं,  
अवस्थानुपत्तिभिगम्यलेन भट्टनये तस्याप्यतीन्द्रियतया तदुपादानात्

(१) अजनकदशाव्यावर्त्तकभावभूतधर्मवानिति ख० ।

कुठारे विलक्षणच्छदाकार्यवलादतौन्द्रियतौक्षणत्व-सिद्धेः । अथवा तथाभूत एव वह्निः कार्यानुकूलातौन्द्रियादिष्ठधर्मसमवायौ जनकत्वात् आत्मवत्, अतौन्द्रियत्वच्च यद्यपि न साक्षात्काराविषयत्वं अनित्य-साक्षात्काराविषयत्वं योगजधर्माद्यजन्यसाक्षात्काराविषयत्वं वा, परस्वं वा प्रत्यसिद्धेः संयोगादिपञ्चक-जन्यज्ञानाविषयत्वमैन्द्रियकाणामपि, तथापि संयोगाद्यन्यतरप्रत्यासत्तिजन्यसाक्षात्काराविषयत्वमुभयवादि-

गुरुनयेऽपि दुरदृष्टभावादेरतौन्द्रियस्य वारणायोपादानमिति भावः । ‘कार्यति कार्यानुकूलतादूषसिद्धये, अतएव कार्यपदं खकार्यपरमत एव च हेतौ जनकत्वमपि तज्जनकत्वमन्यथा अभिचारापातादिति, अतएव चायेऽर्थान्तरशङ्का दाहे कार्य-तद्भावात्, अद्विष्ठपदमदृष्टवदात्मसंयोगेनातौन्द्रियपरमुष्णस्यर्गोर्थान्तर-वारणाय समवायपदमयुक्तक्रमेण मण्णाद्यभाववारणायेति भावः ।

ननु हेत्वादिरन्यतरासिद्धेऽपि प्रसाध्याङ्गकलान्न तु साध्यमपि तथा तत्पतिबन्धनार्थमेवोक्तप्रयावेन अन्यस्यापि तत्पाधकत्वाप्रसिद्धु-साधकतया प्रज्ञततुल्यतादित्युभयसिद्धमतौन्द्रियत्वं विवक्तुमग्रव्यं अन्यतरासिद्धा केषाच्चिदर्थं दूषयति, ‘परखमिति, व्युलामेण सङ्गम-नीयन्नेनाद्यद्वयं न खम्भति शेषं न परम्पतौत्यर्थः, ‘तथापौति, यद्यपि संयोगादिजन्यज्ञानपञ्चकविषयकलमनुगतमख्येव तथापि कृटापेच-यैकाभावस्य लघुलात् तद्वर्भमेव साध्यमुक्तं । ‘उभयेति, यद्यप्येवमुभय-

सिद्धम्, अन्यतरत्वज्ज्ञ तदन्यान्यत्वम् । न चाभावा-

मतसुकं उभयेति यद्यपेव सुभयमतप्रसिद्धावन्यतरगिद्धव्यर्थविशेषणता  
तथापि साधे व्यर्थविशेषणतार्थान्तरं हेतुव्यर्थविशेषणताधिकवक्षमिति  
प्राचौनमतेन प्रयोगात् । वस्तुतस्तु साधे व्यर्थविशेषणता न दोषः  
हेतुसमानाधिकरणात्यन्ताभावप्रतियोगितावच्छेदकलाभावस्य गुह-  
एष्यवच्छेदके सुग्रहलादधिकरणगौरवस्थादोषलात् लघाविव गुह-  
एष्यवधिकरणे सत्यां सामग्र्याभभावयहादन्यथा तथाभृतावच्छेदकला-  
भावेऽग्नित्वैते विशेषणे तथाभृतावच्छेदकलयहे व्यभिचारिलापन्ते  
हेतौ तु नौलधूमलादि नाधिकरणकोटौ किनु अवच्छेदककोटा-  
विति व्यर्थविशेषणता भवत्येव । न च वौजसान्यादुभयमपि दोष-  
द्वयनेन विरोधः, अन्योन्याभावगर्भव्याप्तेरेव गमकतेति भताव-  
ष्टमेन तदभिधानात् तत्र हि साध्यवतोऽन्योन्याभावप्रतियोगितथा  
साध्यस्थावच्छेदककोटिप्रवेशादुभयगर्भैर्व व्याप्तिरनुभितिहेतुरित्युक्त-  
स्मेवत्यन्यत्र प्रखणानुमानादौ सुव्यकं सर्वमिति । नन्यतरत्वं प्रत्येक-  
माचनिष्ठमित्यत आह, ‘अन्यतरत्वमिति, तदन्यान्यत्वज्ज्ञ संयोगला-  
ज्ज्ञवच्छेदजनकलानाश्रयत्वं, यथाश्रुते संयुक्तसंभवाधादौ संभवाय-  
गर्भतया संयोग-संभवायान्यत्वेन पञ्चग्रहणं विश्वेत । किञ्च पूर्व-  
वदुभयमतसाधारण्यानुपपत्तिरात्मगनोयोगस्य योगिप्रत्यक्षादावपि  
जनकलात् संयोगलादि च विषयविशेषसंयोगलादि वक्तव्यं अन्यथा-  
त्वमनःसंयोगस्यापि संयोगलेन जनकतयोक्तविरोधापत्तिः । न च  
विषयपर्यन्तविशेषणे संयोगलस्य विशेषत्वपर्यन्तविवक्षा न युक्तेति

तौन्द्रियत्वं, तस्यासिद्धेः । न च वह्नौ स्थितिस्थापकेनार्थान्तरं, तत्र तदभावात् क्रियाया वेगेनावह्यवदात्मसंयोगेन वोत्यत्तेः न चात्मत्वं नित्यत्वं वोपाधिः । स्यशैक्त्वादिभूति द्युगुके साध्याव्यापकत्वात् । यदा पिण्डौ-भूतो वह्निः दाहानुकूलाद्विष्टातौन्द्रियभावभूतधर्मवान् दाहजनकत्वादात्मवत्, न चात्मत्वसुपाधिः, अवह्यत्वस्य

वाच्यम् । मनोगोचरयोगिप्रत्यक्षस्य संयोगजन्यतया मनसोऽतौन्द्रियत्वानुपपत्तेरिति भावः । ‘तस्येति उक्तमाचाल्काराविषयलस्येत्यर्थः, तस्याधिकरणहृपतया संयोगादिप्रत्यासन्त्यैव यहादिति भावः । यदा ‘तस्येत्यनन्तरमतिरिक्तस्येति गेषः, तथाच पूर्ववदेव संयोगादियाज्ञत्वभिति भावः ।

केचिदभावातौन्द्रियत्वमिवनन्तरं दोष इति पदमध्याहरणः, तेनाभावातौन्द्रियत्वेऽपि न कापि चतिरित्यर्थः, ‘तस्यासिद्धेः’ अतौन्द्रियत्वलक्षणामिद्देः, अपि तु प्रकृते अतौन्द्रियपदेनेदं विवक्षितं तेनाभावातौन्द्रियद्वारसमवायपदं साथे उपात्तं अन्यथा खमतेन भट्टनयेभावातौन्द्रियत्वेऽपि न्यायनये तस्यातथालेन तद्वारकसमवायपदगर्भसाधमन्यतरासिद्धुं स्यादिति वदन्ति ।

ननु यदि कार्यसामान्यगर्भं साध्यं तदा स्थितिस्थापकेनार्थान्तराशङ्का दाहलक्षणविशेषकार्यगर्भं तच्छङ्कापि नेति तथैवानुमानमाह, ‘यद्वेति अवह्यत्वस्य धर्मत्वादेरित्यर्थः, न चाद्विष्टपदेनैव तद्वारित-

दा हानुकूलत्वेनाद्वै साध्याव्यापकत्वात् । अथवा कर-  
वह्निसंयोगः कार्यानुकूलातौन्द्रियधर्मसमवायौ जन-  
कत्वादात्मवत् द्विषुकवच । न चात्मत्वं द्रव्यत्वं वोपाधिः,  
द्विषुकैकत्व-स्पर्शादौ साध्याव्यापकत्वात् । यदा प्रति-  
वन्धकदशायां प्रत्यक्षसकलदाहहेतुसमवहिते दा हा-  
जनको वह्निः जनकदशादृत्तिकार्यानुकूलभावभूतधर्म-  
भून्योऽजनकत्वात् कुण्ठकुठारवत् । यदा तथाभूते  
वह्निर्दीहजनकदशादृत्तिदा हानुकूलभावभूतधर्मशून्यः

मिति वाच्यम् । अद्विष्टपदस्याव्याप्त्यवृत्तिलात्मकत्वात् । न चादृष्ट-  
त्वाभावेन कार्यलाभावाभावात् तदनुकूलमिति वाच्यम् । अदृष्टस्य  
तद्वाप्यतया खखव्यायेतरसमवधाने कार्यभावव्यापकाभावप्रतियो-  
गिवलचणकार्यभावप्रयोजकाभावप्रतियोगितरुपानुकूलत्ववत्सत्त्वा-  
दिति भावः । ‘कार्यानुकूलेति खकार्यानुकूलेत्यर्थः । ‘न चात्मत्व-  
मिति, दा हजनकत्वरुपपत्रधर्मलाभच्छिन्नसाध्यव्यापकमिति गेषः ।  
अद्वृष्टसाध्यव्यापकमाह, ‘द्रव्यत्वमिति, ‘द्विषुकेति । न च तन्निष्टस्यैक-  
त्वादैरनुकूलस्य तौन्द्रियत्वाभावात् तत्र साध्यमेव नास्ति कथमेत-  
दिति वाच्यम् । धर्मांशस्याविवक्तित्वेन तस्मवायितस्य च तन्नि-  
ष्टस्यसमवायाश्रयत्वात्मकतया समवायद्विषुकमादायैव तत्र साध्यस-  
त्वादिति भावः । ननुकूलत्वं यद्यत्वच्छेदकत्वं तदा दृष्टान्तासिद्धिरथ  
जगकत्वं तदा ग्रन्थौ तथाभ्युपगमेऽपसिद्धान्त दत्युभयसाधारणं तदाह,

दा हाजनकत्वात् दा ह्यासंयुक्तवह्निवत् । अतु कूलत्वच्च  
 कार्याभावप्रयोजकाभावप्रतियोगित्वं कारण-तदवच्चे-  
 दकसाधारणं, दृढ़दण्डत्वेन कारणत्वे दृढ़त्वाभावादपि  
 कार्याभावदर्शनादिति । उच्यते । साध्यं विनापि  
 उभयसिद्धप्रतिबन्धकाभावादेव जनकत्वादिहेतुसम्भ-  
 वात् विपक्षबाधकाभावेनानुमानानामप्रयोजकत्वम् ।  
 यदिच सहचारदर्शन-व्यभिचारादर्शनोपाध्यनुपलभ-  
 माचादेव व्याप्तिग्रहः तदा शक्तिसिद्ध्यनन्तरं तेनैव  
 हेतुना साध्ये शक्त्यतिरिक्तत्वप्रक्षेपेण शक्त्यतिरिक्त-  
 दा हानुकूलातीन्द्रियधर्मसिद्धिः । एवं तत्तदतिरिक्त-  
 प्रक्षेपात्तेनैव हेतुनानन्ततादृशधर्मसिद्धिप्रसङ्गः द्विती-  
 यादितादृशधर्मसिद्धिं विनापि प्रथमानुभितशक्त्यैव  
 जनकत्वाद्युपपत्तेन तादृशानन्तधर्मसिद्धिरिति चेत्,  
 हन्तैवं शक्तिं विनापि तदर्थसिद्धेः किं शक्त्या । यद्वि-  
 द्वैश्वरानन्यवत् न शक्त्यानन्यमित्युक्तम्, तद्वोधात्  
 कार्यमाचे हि कर्तृत्वेन कारणत्वं न त्वौश्वरत्वेन

‘अनुकूलत्वच्चेति यथाचैतत् तथोक्तं । नन्तु कूलतर्को न प्रयोजकः  
 प्रतिकूलतर्काभावसु प्रयोजक एव तथाचानन्ततादृशस्त्रौकार एव  
 प्रतिकूल इति प्रवाहोमासु शक्तिसु चिध्यत्वेव्यरुचेर्दाषान्तरमाह,

द्विकर्त्तव्यादिना वा गौरवात्, घटे त्वार्थः समाजः । एवमजनकदशाव्यावृतत्वेनैव प्रयोजकत्वं, न तु भावभू-  
तत्वेनेति गौरवात् । अपि च भावकार्यमात्रस्य सम-  
वायिकारणजन्यत्वेन शक्तिरपि तथात्वात् शक्त्यनुकूला  
शक्तिरपरा समवायिकारणे मन्तव्या । एवं सापि सम-  
वायिकारणजन्येति तदनुकूलशक्तिस्वैकारे शक्त्यन-  
वस्था । किञ्च प्रथमानुमानेऽजनकत्वं न स्वरूपायोग्य-

अपि चेति, यद्यपि निमित्तकारणे शक्तिरस्येवेत्यनवस्था तथाये-  
काधिकरणकालान्तराशक्तिरूपानिष्टप्रसञ्जनाय समवायिकारणप-  
र्यन्तगवेषणं । यद्यपि प्रामाणिकतयैवमनवस्थोद्भूतं शक्यत एव तथा-  
यवच्छेदकीभूतशक्तावृत्यन्नायां कार्याशक्तिरूत्यदत एवेति प्राक्  
प्राक्शक्तिमत्ते शक्त्युत्तरणक्तिसिद्धिरिति मूलभूतप्रथमानुत्पत्तौ  
नैकापि खान्न वा सहजापि स्थादिति मन्तव्यं । एतच्च कार्यशक्तिपत्ते,  
यदिच नित्येव शक्तिसदा प्रतिबन्धकवक्त्रेरपि दाहापत्तिः । न  
चोद्भूता सा तदा नेति वाच्यम् । उद्भूतत्वमपि नित्यं यदि तदेव  
शक्तिस्थलेऽभिषिच्यतां किमन्तर्गडुना नित्यशक्त्वेति ध्येयम् । ननु  
भावमात्रकार्यस्य समवायिकारणजन्यत्वं न परोमन्यते समवायस्य  
भावकार्यस्थापि तथाभावादित्युक्तयुक्तेः स्थाधादिकलेनातुष्पन्नाह,  
‘किञ्चेति, यद्यपि द्वितीयले मानसाधारणमिदं दूषणं तथाष्ट्रजन-  
कालगर्भ-तदगर्भाभां कोटिद्वयं विभज्य प्रथमानुमानपदं प्रथमकोव्य-

त्वम् वह्नौ कुठारे च तदभावात्, किन्तु कार्यानुप-  
धानम्, तथाच तदनुपधानदशायामपि वह्नौ शक्तिः  
कुठारे तैश्चागमिति वाधो वृष्टान्तासिद्धिश्च लौहविशेषा-  
णामेव सातिशयच्छिदाजनकत्वमिति नातीन्द्रिय-  
तैश्चागमिद्धिः । अग्निमत्तुर्षु बह्विरन्द्रियाप्रत्यक्षत्व-  
मुपाधिः तु ल्ययोगक्षेमत्वेऽपि सन्दिग्धोपाधित्वेन दूषक-

नुमानपरत्वेनोभयपरं द्रष्टव्यं । यदा वाधात् तत्र स्फुट एव दोषः  
किमन्येनेति तदपहारेणेदं प्रथमपदं । यद्यपि चोद्भूतत्वविशिष्टा-  
शक्तिरजनकदशाव्यावृत्तेरिति पूर्वपदे कण्ठकोद्धारः स्फुट एवास्ति  
तथापि निव्यानित्यकल्पेन पूर्वकेनोद्भूतत्वे भानाभाव इत्यवृष्टमेन  
इदसुक्तमिति भावः । अतीन्द्रियर्गम्भी साध्ये वाधोद्धारं प्रागुक्तं  
दूषयति, ‘लौहेति । ननु जातिविशेषोऽपि स्फुट इति कार्य-  
विशेषव्यञ्जयतया कार्यविशेषोन्नेयत्वात् शक्तेरकल्प्य एव स इति  
विनिगमकाभावः यतस्तदोषसुपेक्ष्य तदनुमानमयिमं, प्रथमाग्निम-  
त्तुर्षके दोषान्तरमाह, ‘अग्निमेति, अत्र प्रथमदद्ये चरमे च कार्य-  
पदं साध्यस्य यदि वक्षिकार्यपरं तदा स्थितिस्थापकवति पार्चिवे  
साध्यासन्त्वेन साध्यापकल्पमस्तौत्यनेनापार्थिवपत्रधर्मावच्छिन्नसाध्य-  
व्यापकत्वाभिसन्धानेन वा चतुर्विद्युक्तं, अन्यथा शाखादौ यथाश्रुते  
साध्यापकल्पस्य तत्र चिन्धापत्तेरित्यवधेयम् । ननु प्रयोजकत्वेनैव  
तु ल्ययोगक्षेमत्वमन्यथा तर्कसन्त्वे चोपाधिसन्देहानवकाशादित्यप्रयो-  
जकलस्य प्राक्शब्दतोऽप्युद्भावनेनार्थाचिन्प्रमुनरुक्तमिति तदित्यतु अन्तः

त्वात् । अपि च जनकत्वस्य केवलान्वयित्वेन व्यतिरेका-  
प्रसिद्धा नान्वय-व्यतिरेकौ । न च जनकत्वाभावस्य शक्ता-  
वेव प्रसिद्धिः, अन्योन्याश्रयात् । न च गुरुवचनपर-  
म्परात् एव वाक्यार्थतया तत्सिद्धिः, त्वन्ये सिद्धार्थस्या-  
प्रमाणत्वात् । न च परार्द्धसिद्धायां साध्यजनकत्व-व्यति-  
रेकयोःप्रसिद्धिः, अप्रत्यक्षायाः शब्दैकवेद्यायाः तस्याः  
प्रत्यक्षेण साध्य-हेतुव्यतिरेकयोर्गृहीतुमशक्त्वात् । एतेन

दोषान्तरमाह, ‘अपि चेति, ‘अप्रत्यक्षाया इति । न चाप्रत्यक्षतया  
प्रत्यक्षतोऽन्यादिर्मा गृह्णतां मानान्तरेणैव गृह्णतामिति वाच्यम् ।  
मानान्तरं हि न शब्दः सिद्धार्थानुमानमपि शक्तियाहकानुमानस्य  
जनकत्वाभाव एव पर्यवसानात् । न हि जनकत्वाभावमन्तरेण का-  
र्यानुकूलातौन्दियाभावानुमानं, जनकत्वसत्त्वे तस्यावश्यकत्वात् । न च  
तदनुमानं साध्य-साधनाभावव्याप्तियहमन्तरेण । न च सङ्गाहस्रदुभय-  
व्यतिरेकप्रसिद्धिं विना, तदुभयाभावस्त्र साध्य-साधन एवेति साध्य-  
माधनव्याप्तियहे तदभावव्याप्तिधौः तस्यां च सत्यां तदुभयव्याप्तिधौ-  
रन्योन्याश्रय इति भावः । एतेन जनकत्वाभाव आकाशपरिमाणादौ  
प्रसिद्ध इति यत् केनाषुकं तदपि प्रत्युक्तम् । न हि तदिरहः कापि  
प्रत्यच्चे, तस्य खप्रत्यक्षाजनकत्वनियमादित्यतौन्दिय एव वाच्यः  
तच्चैवमेवान्योन्याश्रयसत्त्वादिति । ‘एतेन पण्डेति, न च परार्द्धसिद्धा-  
पण्डापूर्वयोः खत्वध्वंसजनकत्वादेव नाजनकत्वमिति वाच्यम् । तन्मते  
ध्वंसस्याधिकरणादिरूपतया तेषां तज्जन्यत्वादिति भावः ।

पण्डापूर्वेऽपि तत्सिद्धिरपास्ता । स्यादेतत् तृणारणि-  
मणीनां वह्नौ कारणत्वादेकशक्तिमत्त्वमुपेयम् एकजा-  
तौयकार्ये एकजातौयकारणत्वनियमात् । वह्न्यवान्तर-  
जातौये तेषां प्रत्येकं कारणत्वमिति चेत् । न ।  
वह्निजातौयस्याकस्मिकतापत्तेः कारणगतैकरूपमपहाय  
कार्यगतवहुतररूपकल्पने गौरवात् । तृणारणि-  
मणिप्रभववह्निषु अवान्तरजातेरनुपलम्भवाधितत्वाच्च ।  
यच्च च तत्तदिन्धनप्रयोज्यं प्रदौप-दाहृदहनादौ वैजा-  
त्यमनुभूयते तत्र कारणेष्वेकशक्तिमत्त्वप्रपि नास्ति ।

---

ननु मा भृत् केवलान्वयितयोक्तानुशासनं शक्तिसाधनं किन्तु  
तृणादिस्थलेऽवच्छेदकल्पेन शक्तिसिद्ध्यनन्तरं वक्त्रिनिष्ठदाहादिकारण-  
तावच्छेदको धर्मः शक्तिः कारणतावच्छेदकल्पात् तृणनिष्ठतादृश-  
धर्मवदित्यनुमानात् शक्तिः सिद्धेदित्यभिसन्धिना तृणादिशक्तिं  
साधयति, ‘स्यादेतदिति । ननु तृणादिनिष्ठैका शक्तिस्थादा यदि  
सा नित्या अनित्यले गौरववैपरीत्यं नित्यता च न सम्भवत्येव  
प्रागुक्तवदित्यखरसादाह, ‘तृणेति, तथाच प्रतिव्यक्तिशक्तिस्थौकारेऽपि  
न दोषः प्रामाणिकलाङ्गौरवस्थेति भावः ।

ननु कार्यवैजात्यमेकत्र कारणभेदेन क्लृप्तमित्यत आह,  
‘प्रदौपेति, तचानुपलम्भवाध एव नास्तीति भावः । ननु

किञ्च गोमय-वृश्चिकप्रभववृश्चिकादिषु वैजात्यकल्पने  
तत्प्रभववृश्चिकेष्वपि वैजात्यं कल्पमेवं तत्प्रभव-तत्प्र-  
भवेष्वपौति वैजात्यानन्त्यं विजातौयकारणानां विजा-  
तौयकार्यजनकत्वनियमात् । न च तयोर्नैकोवृश्चिकः,  
बुद्धिव्यपदेशयोरविशेषात् । यदि विजातौयेषेककार्य-  
शक्तिसमवायान्न कार्यविशेषात्कारणविशेषः तदभावा-  
तदभावः क्वायनुमीयेत, तदभावेऽपि तज्जातौय-  
शक्तिमतोऽन्यस्मादपि तदुत्पत्तिसम्भवादिति चेत्, वह्नि-  
वृश्चिकादावेवमेतत् । निरूपितनियतवज्ञादिकारणक-  
धूमादौ कुतो न तदनुमानम् । अन्यथा कार्यवैजात्ये-  
ऽपि तृणस्य वह्निविशेष इव वह्नित्वेन धूमविशेष एव  
कारणत्वं न तु धूममाचे । तृणादिप्रभवत्वग्रहानन्तरं  
वज्ञवान्तरजातेर्घवदह्नि-तदन्यजन्यत्वज्ञानानन्तरं धू-  
मावान्तरजातिग्रहा भविष्यतौत्यप्याशङ्क्येत । बाधकं  
विना धूमत्वेन वह्निकार्यतेति चेत्, तर्हि बाधकं  
विना धूमं प्रति वह्नित्वेन कारणतेत्यपि तुल्यम् ।

यत्तु तृणत्वेन कारणत्वग्रहस्योपजीव्यत्वात्तद्रक्षार्थ  
बह्नौ जातिविशेष एव कल्पत इति, तन्न, वह्नित्वेन  
कार्यत्वग्रहात्तद्रक्षार्थं तृणादौ शक्तिकल्पनौचित्यात् ।

---

कारणव्यञ्जैव जातिः कार्यं इत्यरुचेदैषान्तरमाह, 'किञ्चेति ।

यथा चान्वय-व्यतिरेकाभ्यां दृण-फूल्कारयोः परस्पर-  
सहकारित्वं तथैव तच्छक्त्योरपि परस्परसहकारित्वेन  
वज्ञनुकूलत्वं तथैव कार्यदर्शनात् । एवं दृणारणि-  
मणि-फूल्कार-निर्मन्त्यन-तरणिकिरणानां वज्ञनुकूल-  
शक्तिमत्त्वेन कारणत्वेऽपि फूल्कारेण दृणादैव निर्मन्त्यने-  
नारणेरेव प्रतिफलिततरणिकिरणैर्मणेरेवाग्नुगत्पत्तिर्न  
तु मणि-फूल्कारादिभ्यः, मणि-फूल्कारशक्त्योः परस्पर-  
सहकारित्वविरहात् ।

यत्तु दृण-फूल्कारादिस्तोमत्त्वये विशिष्टे शक्तिरिति,  
तत्त्व, दृणत्वेन यहौतकारणताभज्ञप्रसज्जादिति उच्यते,  
दृणारणि-मणि-फूल्कारादिव्यक्तीनामानन्देन प्रतिव्य-

---

‘तथैव तच्छक्त्योरपीति । नन्देककार्यकारणतावच्छेदकावच्छिन्नानां  
परस्परसम्बलनं कार्यजनने तत्त्वं तथाच वक्तिलावच्छिन्नं प्रति  
कार्यजनकतावच्छेदिका या शक्तिस्तदवच्छिन्नसम्बलनं दृण-फूल्कार-  
दृणारणेरेव परिणमति नैव सकारिनियमः स हि फलविरोधेन  
निर्वहति स च कार्यतावच्छेदकभेद इति सहकारिनियमादैव  
कार्यवैजात्यं । नन्देकशक्तिमत्त्वं जनकस्येति, सैव, दृणादौनां वक्ति-  
लावच्छिन्नं प्रत्येकशक्तिमत्त्वेन फूल्कारादौनां दृणजन्यवक्तिलावच्छि-  
न्नं प्रति जनकत्वेनैव शक्तिसिद्धि-सहकारिनियमयोद्योरप्यु-  
पपत्तेरिति भावः ।

एकदेशिमतं निरस्यति, ‘यत्त्विति, ‘प्रतिव्यक्तीति । ननु नित्यता-

क्रिभावहेतुजनितानन्तशक्तिस्वीकारे गौरवम् तावद-  
नन्तव्यक्तिजन्यानन्तवह्निव्यक्तिषु जातिकल्पने खाधव-  
मिति तदेव कल्पते । न च जातौ योग्यानुपलब्धि-  
बाधः, गोमय-वृश्चिकप्रभववृश्चिकयोरौपन्नौलत्व-कपि-  
लत्वव्यञ्जितैजात्यस्य प्रत्यक्षसिद्धत्वात् । तुणजन्यनाना-  
वह्निव्यक्तिषु तुणजन्यत्वञ्जानानन्तरं मणिजन्यव्या-  
वत्तानुगतवुद्दिरस्ति जातिविषया । दृणजन्यत्वेनोपा-  
धिना सेति चेत् । न । बाधकं विनानुगतवुद्देस्तद्यञ्ज-  
जातिविषयत्वनियमात् ।

पचे न गौरवमिदमिति नित्यैव सारु । न च प्रतिवन्धेऽपि  
दृणाद्वाहापत्त्याऽनित्यत्वं वाच्यमिति वाच्यम् । दृणकारणतामुप-  
जीव्य प्रतिवन्धकल्पनेत्युपजीव्यप्रथमकृप्तनित्यशक्तौ सत्यामपि प्रति-  
वन्धे फलादर्शनेन तद्वतोद्भूतत्वादिकल्पनात् । न ह्युत्तरकालौनोप-  
जीवकानित्यधर्मान्तरकल्पनयैवान्यथासिद्धिरूपजीव्यां प्रथमकृप्तां श-  
क्तिमपवदतीति । मैवम् । शक्तिर्हृपजीव्या प्रतिवन्धककल्पने न तु  
तच्चित्यत्वमपि, तत्कल्पनां विनापि प्रतिवन्धादिकल्पनादिति  
भावः । 'जातौति, न च कारण एवैका जातिः कल्पतामिति  
वाच्यम् । शिलालादिना सङ्करप्रसङ्गात् इति भावः । उक्तयुक्त्या  
प्रभाणान्तरवलादेवातिरिक्तजातिसिद्धौ तदवच्छेदकल्पनात् तद-  
नृत्तौ च मणिजन्यव्यादृत्तफूल्कारजन्यत्वलक्षणानुगतवुद्दिरित्यर्थः,  
'बाधकमिति, फूल्कारस्य वक्तिलावच्छिन्नं प्रत्येव जनकले प्रागुक्त-

न च गोमय-वृश्चिकप्रभवृश्चिकपरम्परायामननु-  
गतजात्यापत्तिः, गोमयजन्यवृश्चिकप्रभवृश्चिकेषु वृश्चि-  
कप्रभवत्वजातेः सत्त्वात् । वह्निमात्रे च दाहस्पर्शवान-  
वयवस्तुत्संयोगः सेवनादिश्च कारणाणि । न च दृणा-  
दिकं विनापि तदुत्पत्तिप्रसङ्गः, विशेषसामग्रीमादा-

युक्त्या मणिसमवधानेऽपि कार्यापत्तिः दृणजन्यत्वेन जनकत्वे गौरव-  
मेवेति फूल्कारजन्यतायाहकमेव लाघवसहकृतमवान्तरजातिं कल्य-  
यति सैव फूल्कारजन्यतावच्छेदिका दृणजन्यतावच्छेदकत्वेन कृप्तानु-  
गतधौकारणं न दृक्तोपाधेरुक्तलाघवेन जातेरावश्यकतया उपाधे-  
स्त्वात्तौतावतन्त्रत्वादिति भावः । एतेनेदमपि निरस्तं कार्यताव-  
च्छेदकाननुगमस्यादोषतया तत्तदक्षिलमेवावच्छेदकमस्तु किमनु-  
गमेनोपाधिना जात्या वेति लाघववलादेव वाधकाभावेन काला-  
न्तरजातिसत्त्वाच्च । अतएव तत्तद्व्यध्वंसादौ कार्येनुगतसमवा-  
व्यादिनाश्वजन्ये तत्तद्व्यक्तिलमेवावच्छेदकमिति सिद्धान्तसत्त्वावान्तर-  
जातिर्भवति । तदयं संचिन्पत्विभागो यत्र जातिः प्रभिता यत्र वा  
लाघवेन कल्यमानायां वाधकाभावसत्त्वोभयत्रावान्तरजातिरवच्छेदिका अन्यत्राननुगतो धर्म दृत्यवधेयं । 'गोमयजन्येति, कार्यवैजा-  
त्येन विजातौयकारणकल्पनं न तु कारणवैजात्येन विजातौयकार्य-  
कल्पनमिति भावः । न हि वक्तिमात्रस्याकस्मिकलं, प्रागुक्तं तदु-  
द्धरति, 'वक्तिमात्र दृति, दृणरूपादौ प्रसिद्धं तदभावश्च मणिजन्ये  
सुग्रह दृति तदवच्छेदेन मणिजन्यत्वं याह्वामिति हेत्वन्तरमाह,

थैव सामान्यसामग्रा जनकत्वात् । ननु तृणारणि-  
मणीनां वह्नौ कारणत्वग्रहे शक्ति-वैजात्ययोरन्यतर-  
कल्पनं तद्ग्रहश्च नान्य-व्यतिरेकाभ्यां व्यभिचारात् ।  
अथारणि-मण्यभाववति स्तोमविशेषे तृणं विना वह्नि-  
व्यतिरेकः तृणान्वये वह्निरित्यन्वय-व्यतिरेकाभ्यां तच्चैव  
स्तोमे तदितरसकलहेतुसमवधाने<sup>(१)</sup> तृणान्वयेऽवश्यं  
वह्निरिति नियतान्वयेन रासभादिव्यादृत्तेन तृणा-  
दिकारणताग्रह इति चेत् । न । तृणं विनापि वह्नि-  
रिति ज्ञाने सति वह्निनियतपर्ववर्त्तित्वस्य कारणत्वस्य  
ग्रहौतुमण्यवदत्वात् तृणाजन्ये वह्नौ अर्थाः कारणत्व-  
ग्रह इति चेत् । न । व्यभिचारेण वह्नौ तृणाजन्यत्वाग्रहे  
तदजन्यत्वस्याग्रहात् वह्निभाचस्यैव तदजन्यत्वाच्च ।  
न च मण्यजन्यत्वेन तृणाजन्यत्वग्रहः, अन्योऽन्याश-  
यात् । यन्तु यत्र कारणताग्राहकं लालित तच व्यभि-

‘वह्नीति, व्यभिचारेण तृणाजन्यत्वं याद्यमिति वक्तिलावच्छिन्नं प्रत्येव  
मणिजन्यत्वग्रहो वाच्यः स च न सम्भवति व्यभिचारादेवेति भावः ।

ननु तृणस्य विशेषं प्रति न व्यभिचार इति विशेषमाशङ्क्यं  
तन्निषेधति, ‘न चेति ।

(१) तदितरहेतुसकलसमवधान इति ख० ।

चारस्तद्वहपरिपन्थीति । तन्न । अबाधितनियतपूर्व-  
वर्त्तित्वाभावग्रहे तद्वहस्यासम्भवात् अभावप्रमायां  
भावज्ञानानुदयादिति उच्यते । उक्तयाहकैर्वह्निष्ठ-  
कार्यतानिरूपितकारणतावच्छेदकरूपवच्चं दृणस्य दृ-  
णनिष्ठकारणतानिरूपितकार्यतावच्छेदकरूपवच्चं वह्ने-  
र्वा अकार्याकारणव्यावृत्तं रूपं परिच्छिद्यते न तु  
दृणत्वेन कारणत्वं वह्नित्वेन कार्यत्वं वा, तज्जोभयथापि  
सम्भवति वह्नित्वेन कार्यतया तदनुकूलशक्तियोगित्वेन  
च ११ दृणादीनां कारणतया वह्नित्वावान्तरजाति-

---

‘उक्तेति, अन्यय-व्यतिरेकौ द्वौ नियतान्ययस्यैकद्विति चिलाद्व-  
वद्वचननिर्देशः । ‘अकार्याकारणेति कार्य-कारणभाव-इत्यर्थः ।  
न च उक्तव्यभिचारज्ञाने जाते कथमव्यभिचाररूपनियमगम्भ-  
हेतुतायह द्विति वाच्यम् । समानप्रकारकविरोधिज्ञानस्यैव प्र-  
तिबन्धकतया दृणत्वावच्छिन्नस्य वक्षिजन्यत्वावच्छिन्नहेतुतामायाति  
वक्षिलाश्रये दृणत्वाश्रयव्यभिचारायहणात् दृणं वक्षिजनकमिति  
तदाश्रययोर्हेतु-हेतुमङ्गावयहसु स्थादेव गङ्गास्थानं विना अश्वमे-  
धात्वर्ग द्विति जानतः “स्वर्गजनकं गङ्गास्थानमिति श्रुतिवाक्य-  
जन्यज्ञानवतः, अत एवाह न दृणत्वेन हेतुत्वं वक्षिलेन कार्यत्वं

---

(१) तदनुकूलशक्तिमन्त्वेनेति ख० ।

विशेषेण कार्यतया वा तत्र विनिगमकमुक्तमेव ।  
 अथ तुणारणि-मणीनामभावचये न कार्यं अभाव-  
 चयाभावे कार्यमिति अन्वय-व्यतिरेकाभ्यामभाव-  
 चयाभावत्वेन तुणादीनां कारणत्वमिति न व्यभि-  
 चारः अभावाभावस्य<sup>(१)</sup> भावपर्यवसन्नत्वादिति चेत्,  
 अभावचयाभावः किं तुणादिप्रत्येकव्यापकोऽन्य एव<sup>(२)</sup>  
 उत तुणादिप्रत्येकमेव, आद्येभावस्य कारणत्वमिति

---

वेत्यन्यथा कार्य-कारणभावायहेण हेतुलं कार्यत्वं वेति सामान्यत-  
 एव प्रतिषेधेत । न चोक्तज्ञानस्य हेतु-हेतुमङ्गावविषयत्वं अनुभव-  
 विरुद्धमिति वाच्यम् । त्वणिष्ठकारणतानिरुपितकार्यताश्रयत्वादे-  
 रेव कार्यकारणभावतात् । न च कार्यतावच्छेदकलज्ञानं कार्य-  
 तावद्विषयमेव नेति वाच्यम् । तदवच्छेदकलस्य तदाश्रयमात्रवृत्ति-  
 लार्थकत्वात् कार्यतावच्छेदकलविषयले कर्यताश्रयत्वविषयत्वनिय-  
 मात् । न चैव त्वणिष्ठकारणताप्रतियोगिककार्यताश्रयत्वं गृह्णत-  
 इत्येव क्रियतां, अग्रिमविनिगमकगवेषणस्य सामान्यतोऽवच्छेदकलयहं  
 विनानुपपत्तेः सामान्यतोदृष्टावतारे स्त्रेव परिशेषावतारादिति  
 भावः । ‘किं त्वणादीति अभावचयप्रतियोगिकव्यासज्यवृत्तिप्रति-

---

(१) अभावाभावत्वस्येति ख० ।

(२) किं त्वणादिप्रत्येकव्यापकोऽन्येक एवेति ख० ।

किमायातं तृणादिकारणत्वे । द्वितीये तृणस्य नारणि-  
मण्यभावाभावत्वं तदुभयत्वापत्तेः । एतेनाभावत्वे न  
कार्यं तदभावे कार्यमित्यन्वय-व्यतिरेकाभ्यां तृणादि-  
प्रत्येकस्य कारणत्वव्रह्म इति परास्तम् । स्यादेतत्, मा  
भूत्सहजशक्तिराधेयशक्तिस्तु स्यात्, तथाहि ब्रौह्मीन्  
प्रोक्षतीत्यत्र कालान्तरकार्यानुकूलोऽतीन्द्रियोऽतिशयः  
प्रोक्षणजन्मोऽस्तीत्युभयवादिसिद्धम् । स ब्रौह्मिसम-  
वेतो न वेति संशये ब्रौह्मिनिष्ठ एव वाच्यः कथ-  
मन्यथा प्रोक्षितानामेव तेषां कालान्तरेऽवघातादौ

---

योगिताक इत्यर्थः, 'नारणीति सकलसाधारणैकानुगतधर्मभावात्  
प्रत्येकपर्यवसाने स एव दोषः इत्यर्थः, पूर्वमन्वयव्यतिरेकावच्छेदक-  
धर्मेणैव तेनैकत्वमित्युक्तं इदानीन्ननरूपेणाच्याद्यनुविधानं कार-  
णतादृशत्वादिनेति विशेष इति भावः । वस्तुतस्वेवमनुगतधर्मेण  
जनकले फूल्कारेण तृणादिरेवेत्यादिसहकारिनियमानुपपत्तिः अत्र-  
न्यजातीयस्वरूपयोग्यतावच्छेदकसमवधानैव फलोत्पत्तिः । न च  
तृणजन्मवक्त्रौ फूल्कारो जनक इति वाच्यम् । गौरवेण जातौ  
सम्भवन्यासुपाधेरनवच्छेदकत्वात् । तस्यात् फलविरोधमन्तरेण सह-  
कारिनियमानुपपत्तिः स एव तृणादीनामन्योन्यविजातीयं जनकत्व-  
माच्चिपति तत्र जनकवैजात्यमिति नेच्छानुगतं हेतुतावच्छेदकं ।  
अत एव तृणाद्यन्यान्यत्वेनाथ्यनुगतेन जनकत्वमपालमिति सङ्केपः ।  
उभयसिद्धतामेव व्यवस्थापयति, 'कथमिति, तदेवासिद्धमित्याशङ्कते,

विनियोगः, न च मन्त्रादिसहकृतत्वमेव ब्रौह्मिषु  
विशेषः, तेषां चिरध्वस्तत्वात् । ननु कथं प्रोक्षित-  
स्यैवावघातादावन्वयः “ब्रौह्मीनवहन्तीति श्रुतेस्तन्मा-  
त्रान्वयेऽप्युपपत्तेः । अथ “ब्रौह्मिर्यजेत्” “ब्रौह्मीन्  
प्रोक्षति” “ब्रौह्मीनवहन्ति” “पुरोडाशैर्यजेतेत्यच-  
यथा पुरोडाशे प्रकृत्यपेक्षायामवहतब्रौह्मीणामवयवा-  
नुवृत्तिद्वारान्वयः प्रोक्षणे च यागार्थमुपात्तब्रौह्मिणां  
तथावघाते ब्रौह्माकाङ्क्षायां प्रोक्षितानामेवान्वयः बा-  
धकं विना शब्दानां सन्निहितविशेषपरत्वनियमात्,  
अत्क्रिवचनानां सन्निहितविशेषपरत्वमिति न्यायात्,  
अन्यथा ग्रकरणादिसन्निहितत्वागे तदन्यसन्निधिक-  
रूपने गौरवमिति चेत् । न । तर्हेकस्य द्वयं यत्र  
प्रोक्षणं तचावघातो न तु प्रोक्षणविशिष्टे यत्र रूपं  
तत्र रस इतिवत्, तथाच प्रोक्षणस्य शब्देन काला-  
नन्विति, ननु प्रोक्षिता इत्यत्र प्रोक्षणधंसस्य प्रतीतेः किं प्रोक्षण-  
धंसजनकतायां तात्पर्यमथवा पूर्ववर्त्तिता प्रोक्षणस्येति सन्देहे विनि-  
गमकमनुमानमाह, ‘प्रोक्षणस्येति । न च धंसहेतुतावादिनस्तदर्थमुपा-  
दीयमानलभसिद्धमिति वाच्यम् । तदर्थमुपादीयमानलेन विधीय-  
मानलस्य विवक्षितत्वात् उपादानपदस्य विधिवचनत्वात् तथाच  
तत्कथन्ताप्रवृत्तिविधिप्रतिपाद्यतादिति पर्यवसितं । अस्ति च “ब्रौह्मि-  
र्यजेतेति श्रुत्यनन्तरं कथमेतदित्याकाङ्क्षायामवहन्तीतितत्कथ-

न्तरकार्यजनकत्वाबोधनात् कथं तन्निर्वाहार्थमति-  
श्यकल्पनम् । “प्रोक्षिता ब्रौहयोऽवघाताय कल्पने”  
इति वाक्यशेषात्मोक्षणविशिष्टस्यावघाते कारणताबोध-  
इति चेत्, अत्थु तावदेवं, तथापि प्रोक्षिता इत्यच  
भूते क्तानुशासनादौतप्रोक्षणे ब्रौहाववघातान्वयः,  
तथाचावघाते प्रोक्षणध्वंसः कारणं न तु प्रोक्षणनि-  
ति । मैवम् । प्रोक्षणमवघातजनकम् प्रमाणतस्तद्द-  
र्थमुपादौयमानत्वात् अवघाते ब्रौहिवत् । न चासि-  
द्धिः, अप्रोक्षितेऽवघातभावाद्वश्यमवघातार्थं प्रोक्ष-  
णोपादानात् । न च व्यापारं विना तथा सम्भवति ।  
न च प्रोक्षणध्वंस एव व्यापारः, प्रतियोगिनोऽहेतु-  
त्वापातात् । अन्यथा यागादावपि<sup>(१)</sup> तथा स्यात् ।  
फलस्य च नियतसमयोत्पत्तिकत्वमपूर्ववत् स्वभावा-  
देव भविष्यति । न च प्रोक्षणोपलक्षिता ब्रौहयस्तथा,

न्तायां प्रोक्षणविधिप्रवृत्तिस्थाहौदमेव विनिगमकं वाक्यशेषस्य  
पूर्वभावबोधन इति भावः । वस्तुतस्तु प्रोक्षतौतिविधिना प्रोक्ष-  
हेतुताप्रतीतेः वाक्यशेषादपि तद्देतुत्वं प्रतीयते न धंसत्येति न  
हेत्वसिद्धिरिति भावः । ‘प्रतियोगिन इति, यथा चैतत्तथा वक्ष्यते ।

(१) यागादेवपौति ख० ।

निरन्वयध्वस्तत्वेनोपलक्षणस्याहेतुत्वात्, कुरुणा क्षेचमि-  
त्यत्र तु कुरुज्ञानस्येतरव्यावृत्तक्षेचव्यवहारजनकत्वं न  
तु कुरोः । अन्यथा यागोपलक्षितो यज्ज्वैव स्वर्गं फलि-  
व्यति किमपूर्वेण । न च देवदत्ताद्यशरीरं देवदत्तवि-  
शेषगुणजन्यम् जन्यत्वे सति तद्वोगसाधनत्वात् तन्नि-  
र्मितश्रवदिति तत्सिद्धिः, जन्मान्तरीयेरदृष्टजनकत्वा-  
भिमतैर्ज्ञानेच्छा-प्रयत्नैः सिद्धसाधनात्, तस्मात्प्रोक्षणा-  
दया भावभूतमतिशयं जनयन्त एव कालान्तरभावि-  
कार्यजनकाः प्रमाणतस्तदर्थमुपादौयमानत्वात् याग-  
चिकित्सावत्, स चातिशयो लाघवात् फलसमानाधि-  
करण इति ब्रौहिनिष्ठ एव तेन तत्समवहितत्वं ब्रौहेः  
साक्षात्सम्बन्धात् पुरुषनिष्ठत्वे च ब्रौहिणा साक्षात्सम्ब-

‘आदेति प्रायेणाव्यवहितकालवृत्तौत्यर्थः, ‘भोगेति । यद्यपि ज्ञानज-  
नकलखैव सामर्थ्यं वर्थविशेषणता तथापि कश्चिद्दुखौ कश्चिद्दुःखौ-  
त्यादिवैचित्यानुपपत्तिरदृष्टं विनेति तर्कसूचनाय विशेषणोपादानं,  
तन्निर्मितेत्युपलच्छं तद्वोगसाधनेत्यपि विशेषणं द्रष्टव्यं, अन्यथा  
साधनवैकल्यापत्तेरिति । ‘भावभूतमिति, अत्रातिशययाहकमेवोक्त-  
युक्तवष्टमेन भावभूते पर्यवस्थति । यद्वा तथैव साध्यं कर्त्तव्यं यथाच न  
साध्ये वर्थविशेषणता तथोक्तमधस्तादिति । ‘फलेति फलोपपादकस्य  
फलसमानाधिकरणैचित्यादित्यर्थः । ननु लाघवं न विनिगमकं

न्याभावात् परम्परासम्बन्धे गौरवात् न साक्षात् ब्रौहि  
 समहितत्वं स्यात् । किञ्च यो यज्ञतफलार्थितया क्रियते  
 स वाधकं विना तज्ञतमेव तदनुकूलमतिशयं जन-  
 यति यथा याग-चिकित्से । अथ प्रोक्षणं पुरुषसम-  
 वेतातिशयजनकं कालान्तरभाविकार्यजनकत्वे सति  
 विहितत्वात् यागवत् अन्यथा विधिविरोधादिति  
 चेत् । न । क्षणि-चिकित्सादिना व्यभिचारात् अप्रयो-  
 जकत्वाच्च तेन विनापि विधिसम्भवात् । स च प्रति-  
 ब्रौहि नानैव । न चैवमेकब्रौहिनाश्चे फलानुद्यस्ता-  
 वत्संस्काराणामभावादिति वाच्यम् । संस्कारत्वेन प्रयो-  
 जकत्वे किञ्चित्समवधानेऽपि दण्डादिवल्कार्यसम्भात् ।  
 अस्तु वा सकलब्रौहिनिष्ठ एक एव । न चैकब्रौहि-  
 नाश्चे तन्नाशापत्तिः, किञ्चिदाश्रयनाशस्य वृक्षादाविव

---

उभयपक्षसत्त्वात् यथा फलसामानाधिकरणे ग्रन्थौ लाघवं तथैकत्वे-  
 नापूर्वं दत्यखरसादाह, ‘किञ्चेति, प्रोक्षणं ब्रौहिसमवेतातिशयजनकं  
 तन्निष्ठफलान्विततया क्रियमाणलादित्यवष्टमेन शक्तिसाधकस्तु  
 वत्त्वादिति भावः । उक्तानुमाने सत्त्वतिपक्षं शङ्कते, ‘अथेति, ‘व्यभि-  
 चारादिति तथाचासत्त्वतिपक्षितमुक्तानुमानमेव विनिगमकमित्यर्थः,  
 सामानाधिकरणलाघवानादरे विनिगमनार्थीपन्थस्तानुमानमेवाप्र-  
 योजकमिति लाघवमेव विनिगमकं वाच्यं तचैकत्वपक्षे सामानाधि-

कार्यानाशकत्वादिति । उच्चते । अतिशयग्राहक-  
मानाल्लाघवसहकृतात् स एक एव सिध्यति न नाना  
पुरुषनिष्ठश्च तथा हि प्रोक्षणमपूर्वजनकं दृष्टद्वाराभावे  
सति कालान्तरभाविफलजनकतया विहितत्वात् याग-  
तदङ्गत्वं दृष्ट्यादौ दृष्टद्वारसम्भवात् न व्यभिचारो न  
वाऽप्रयोजकत्वम् । याग-दान-होमादि-तदङ्गानामपूर्व-  
जनकत्वे दृष्टद्वाराभावे सति कालान्तरभाविकार्यज-  
नकतया विहितत्वस्यैव प्रयोजकत्वादन्यस्याननुगमात् ।  
न च यो यज्ञतफलार्थितया क्रियते स वाधकं विना

करण्खस्यापि तावन्निष्ठनानावेन गुरुत्वात् अनुमानान्तरोपष्टभावे-  
त्यभिसन्धायापूर्वं साधयति । अतीतप्रकारार्थमनुमानमाह, ‘अपू-  
र्वति, ‘अपूर्वजनकं’ अवघातानुकूलापूर्वजनकमित्यर्थः, तेन निय-  
भापूर्वजनकतायास्तेनाभ्युपगमात् सिद्धसाधनमिति भावः । ‘दृष्टेति  
व्याप्तिः, दृष्टद्वाराभावे कालान्तरभावि यत्कार्यानुकूलतया यदि-  
हितं तत्तदकूलापूर्वजनकमिति सामान्यमुखी द्रष्टव्या, अर्थसु ‘दृष्ट-  
द्वाराभावे सतीत्यस्यादृष्टान्यद्वाराभावे सतीति, प्रायस्त्विते व्यभि-  
चारवारणाय ‘कालान्तरेत्यादि । न चैव ‘विहितत्वादित्यधिकं,  
साधनिष्ठापूर्वपदस्य धर्मपरतया निषिद्धकर्मणि व्यभिचारवारणाय  
तदुपादानादिति । ‘कृष्टादाविति, यद्यपि विहितत्वाभावेनैव न तत्र  
व्यभिचारः तथापि प्रत्येकवर्णपायविभागविधिना वैश्यस्य क्षविवि-

तज्जतमेव तदनुकूलं फलं जनयतीति नियमः, शत्रुवध-  
मुहिष्य प्रवर्त्तिते श्येनयागादौ व्यभिचारात् विपक्षे बा-  
धकाभावाच्च । नापि यदुद्देशेन यत् क्रियते न तत् तत्र  
भाविकार्यानुकूलातिशयजनकमिति नियमः, हविस्था-  
गादिभिर्व्यभिचारात् । ननु प्रोक्षितब्रौहिणा अहृष्टस्य  
जनितत्वादर्हिष इव न तस्य पुनरुपयोगान्तरं स्यात्

धानात् विहितपदस्य वलवदनिष्टाजनकपरत्वादा क्षव्यादौ विहि-  
तत्वगम्भेतुगमनं इष्टव्यं । ‘नियम इति, तथाच तदवष्टमात् प्रोक्षणं  
ब्रौहिनिष्टातिशयजनकं ब्रौहिनिष्टकालान्तरभादिफलार्थितया क्रिय-  
माणलादित्यनुमानात् सत्रतिपच इति भावः । ‘शत्रुवधमिति, एतच्च  
तन्मते अस्त्रन्मते फलोपपादकमपूर्वं फलाश्रय एव कल्पयत इत्यये  
वक्ष्यमाणयुक्त्या गयाश्राद्धापूर्वस्य पितरौव श्येनापूर्वस्य शत्रुनिष्टलमेव,  
अत एव पञ्चमटीकापि इममर्थं चिद्धवदाह, परमतेऽपूर्वं वाच्यं अतो  
विधिप्रत्ययवाच्यस्य कार्यस्य कर्चन्विततयैव प्रतीतेः क्षतिसमानाधि-  
करणमेवापूर्वं, न हि स्वर्गकामो अजेतेत्यत्र यागविषयकं कार्यमि-  
त्यन्वये कर्त्तर्याख्यातवाच्यसङ्खान्वयः, भावनाच्यन्वैव तदन्वयादिति,  
स्वर्गकामो यागविषयककार्यवानित्येव सर्वत्रान्वय इत्यस्यापूर्वाश्रयत्व-  
मयेऽपि दुष्कर्त्त्वमिति तन्मतेनेदस्त्रकं, अस्त्रन्मते दोषमाह, ‘विपच-  
इति । न च फलसामानाधिकरणलाघवमेव विपचवाधकमिति वाच्यं ।  
नानात्मगौरवेण तज्जाघवानादरत्वस्त्रोक्तवादिति भावः । ‘यदुद्देशेनेति  
या क्रिया यदिष्या तन्निष्टफलानुकूलातिशयजननीत्यर्थः । ‘वर्हिष-

विनियुक्तविनियोगविरोधात् उपयोगे वा तज्जातीयान्तरमप्युपादैयेताविशेषात् । न । “ब्रौह्मीनवहन्तीत्य-  
चोक्तन्यायेन प्रोक्षितस्यैव ब्रौहेरन्वयात् विशेदुर्लङ्घा-  
त्वात् यथा वर्हिंस्तृणोति वर्हिषि हविरासादयतीत्यत्र ।  
यद्वा विचित्राः संस्काराः केचिद्दुहेश्यसहकारिण एवा-  
यिमकार्यकारिणः यथाभिचारसंस्कारो यं देहमुहिश्य  
प्रयुक्तः<sup>(१)</sup> तद्देशं एव तत्सम्बद्धस्यैव दुःखं जनयति, तथा  
प्रोक्षणसंस्कारा अपि उहेश्यब्रौहिसहकृता एवायिम-  
कार्यकर्त्तरः । यथा कारीरौजनितसंस्काराधारपुरुष-  
संयोगाज्जलमुचामहृषसमवधानं तथा प्रोक्षणजन्या-  
द्वष्टवदात्मसंयोगात् ब्रौह्मणामुत्तरक्रियाविशेषाः कर्त्त-  
कर्मसाधनवैगुण्यात् फलाभावस्तुल्य एव आगमिकत्वात्  
चाण्डालादिस्पर्शस्याहवनीयादिसंस्कारनाशकत्वश्रुते-  
र्व्यधिकरणस्याप्यपूर्वनाशकत्वम् । धर्मनाशे कर्म-  
नाशापारगमनवत् निषिद्धकीर्तनवच्च । किञ्च प्रोक्ष-

द्वेति वर्हिर्यागस्येत्यर्थः, यद्वा वर्हिषो याग द्वेति व्यतिरेकदृष्टान्तः, तेन यथा वर्हिंस्तृणोति वर्हिषि हविरासादयतीतिशब्दवल्लात् तत्र  
विनियुक्तस्यापि विनियोगः तथात्र न मुनरूपयोगः स्यादिति  
भावः । ‘तज्जातीयेति, अनाकाङ्क्षाया अविशेषादिति भावः । ‘उक्तेति

(१) प्रवृत्त इति ख० ।

णजन्यातिशयो व्रौहिनिष्ठो न नाना आत्मवृत्तेरेक-  
स्मादप्युक्तन्यायेन कार्योपपत्तेः । नायेकः, एकदित्ता-  
अयनाशानां प्रत्येकमननुगमेन कार्यनाशे आश्रय-  
माचनाशस्य जनकत्वादेव व्रौहिनाशेन तन्नाशादपर-  
प्रोक्षितव्रौहौणमनन्वयापत्तेः । अथ “व्रौहिन् प्रोक्ष-  
तीतौप्सितदितौयाश्रुतेः क्रियाजन्येष्टफलभागित्वं व्रौ-  
हेरेवावगम्यते, न चापूर्वस्य व्रौहिवृत्तिलम्, साक्षात्-  
सम्बन्धस्यौत्सर्गिकत्वादिति चेत् । न । धात्वर्थतावच्छेद-  
कसंयोगेन व्रौहिकर्मतोपपत्तेः । न च संयोगावच्छिन्न-  
श्व व्यापारविशेषः प्रोक्षणार्थस्तथाच कथं प्रोक्षणैकदे-  
शस्य प्रोक्षणसाध्यतयान्वय इति वाच्यम् । संयोगस्यो-  
पलक्षणत्वेनापद्वर्थत्वात् अन्यथा ग्रामं गच्छतौत्यादै

---

व्यक्तिवचनान्यायेनेत्यर्थः, ‘संयोगस्येति । ननु फलस्योपलक्षणत्वे तत्तद्वापारमात्रस्यैव धात्वर्थत्वे त्यज-गम्योः पर्यायतापत्तिरवच्छेदकौभूतयोः फलयोर्विभागसंयोगयोर्धात्विर्थप्रवेशे स्पन्दमात्रस्याविशिष्टस्योभवधात्वर्थत्वात् कर्ममात्रस्यैवोभयजनकत्वेन पतनादिवदवान्तरजातिमादाय अर्थभेदस्य दुरुपपादलादिति । नैवं । व्यापारे उपलक्षणैभूतस्यापि फलस्य ग्रन्तीतिविशेषणत्वादिष्टसाधनत्वविधिपते क्रियोपलक्षणस्यापि दृष्टस्य ज्ञानविशेषणतावत् तदत्र फलविशिष्टो व्यापारो यदि वाच्यस्तदा फलविशिष्टव्यापारधौः गव्यादपरथा फलोपलक्षित-

का गतिः, का वा सक्तून् प्रोक्षतौत्यादै तत्र धेय श-  
क्त्यभावात् । किञ्च घटं साक्षात्करोतौत्यादै क्रिया-  
जन्यसंस्कारादौनां घटादृत्तित्वात् संस्कारस्य स्वरूप-  
सम्बन्धेन घटादृत्तित्वम् वह्निमनुमिनोतौत्यादिवत् ।  
प्रयोगसाधुरेव वा द्वितीयेति यदि तदा प्रकृतेऽपि  
तथात्तु । अथ प्रतिमादै प्रतिष्ठाजन्यं न यजमाना-  
दृष्टं पूज्यत्वे प्रयोजकं भोगादिना तन्नाशेऽपि पूज्यत्वात्  
तत्सच्चेऽपि चाण्डालादिस्पर्शेनापूज्यत्वात् अन्यधर्मं  
प्रत्यन्यधर्मस्यानुपयोगाच्च । न च प्रतिष्ठाध्वंसस्तथा,  
तत एव उपजीव्यप्रतिष्ठाप्रयोजकत्वभज्ञापत्तेश्च । त-  
स्मात्प्रतिष्ठाजन्या अस्तुश्यस्पर्शादिनाश्या प्रतिमादि-  
निष्ठा शक्तिरभ्युपेया इति चेत्, प्रतिष्ठाविधिना प्रति-  
मादौ देवतासन्निधिरहस्तार-ममकाररूपः क्रियते स्व-  
सादृश्यदर्शिनश्चिचादौ इव ज्ञानस्य नाशेऽपि संस्कार-

---

व्यापारधीरित्युभयथापि फलांशेऽपि शक्तेः क प्रतीतविषयो येन  
पर्यायता विशेषणले प्रकृते कर्मतानुपपत्तेः कृष्णलं अपयेदित्यन्न  
फलविशिष्टधार्थवाधादिध्यनुपपत्तेश्चानुगतिकर्तयोपलक्षणपत्रं आ-  
श्रीयते न लन्यः कुतोऽपीति दिग्गिति भावः । ननु प्राप्य-संस्कार्यक-  
र्मणोरेवमविशेषे कर्मचातुर्विध्यं विस्थेतेत्यरुचेः संस्काररूपफलभा-  
गितयैव कर्मलभित्याह, 'किञ्चेति, 'प्रयोगेति संस्काराभाव उपेचा-

सत्त्वात् अस्पृश्यस्पर्शादिना च तन्नाशः । अचेतन-  
देवतापक्षे च यथार्थप्रतिष्ठितप्रत्यभिज्ञानस्यास्पृश्यस्प-  
र्शादिविरहसहकृतस्य तथात्वम् “प्रतिष्ठितं पूजयेदिति  
विधिवलात्तत्प्रतिसन्धानस्यावश्यकत्वादिति प्राच्चः ।

नव्यास्तु प्रतिष्ठाविधिनैव तवाधेयशक्तिवद्पूर्वान्तरं  
जन्यते तद्दृष्टवदात्मसंयोगाश्रयस्य पूज्यत्वम् अस्पृश्य-  
स्पर्शेन तन्नाशे चापूज्यत्वमित्याहुः ।

वयन्तु ब्रूमः “प्रतिष्ठितं पूजयेदिति विधिवाक्येन  
प्रतिष्ठायाः कारणत्वं न बोध्यते किन्तु भूतार्थक्तानुशा-  
सनादतौतप्रतिष्ठे पूज्यत्वं बोध्यते तथाच प्रतिष्ठाध्वंसः  
प्रतिष्ठाकालौनयावदस्पृश्यस्पर्शादिप्रतियोगिकानादि-  
कालसंसर्गाभावसहितः पूज्यत्वप्रयोजकः स च प्रागभा-  
ज्ञानेऽपि तथाच प्रयोगादिति भावः । ‘प्रतिष्ठाकालौनेति, न चा-  
स्पृश्यस्पर्शकालौनप्रतिष्ठयापि पूज्यत्वापत्तिः, तत्र कर्मवैगुणेन प्रति-  
ष्ठाया एवासत्त्वात् । न चानाद्यनन्तर्भावो गौरवं यावन्तोऽस्पृश्या-  
स्पर्शाभावस्त्वावदभावसहितस्यैव पूज्यताप्रयोजकत्वसम्भवादिति वाचं ।  
तावदभावसहितप्रतिष्ठाध्वंसस्य हेतुले तावन्तोऽभावा अपि हेतव इति  
ध्रुवं, तथाचानाद्यनन्तर्भावे साद्यभावानामपि जनकत्वमिति वह्नां ज-  
नकले गौरवमित्यल्पजनकत्वाधवेन शादिव्यावर्त्तनार्थमनादिपदो-  
पादानात् यत्र ह्येकस्या एव व्यक्तेजनकत्वमुभावेवावच्छेदकाभ्यां

वेऽत्यन्ताभावश्च क्वचित्<sup>(१)</sup> । कामिनीचरणाद्यातदेह-  
हदादिभिरश्चाकपुष्पोत्कर्पदर्शनादपि नाधेयशक्तिसि-  
द्धिः समयविशेषावच्छन्नचरणदेहदादिसंयोगध्वंस-  
स्यैव कारणत्वात् चरणाभिद्याकृष्टभागान्तरज-  
नितद्वक्षादेव वा तदुपपत्तेः कालान्तरे पुष्पाद्युक्तर्प-  
द्वद्वक्षावयवोपचयावश्यम्भावेन द्वक्षभेदावश्यकत्वात् ।  
नापि ताम्र-कांस्यादौ अस्तु भस्मसंयोगादिजन्यशुद्धि-  
रूपा आधेयशक्तिः, तत्संयोगध्वंसस्य संयोगसमानका-  
र्त्तौनास्पृश्यस्यर्पदिप्रतियोगिकयावदनादिसंसर्गाभाव-  
सहितस्य शुद्धिपदार्थत्वात् ।

भस्मादिसंयोगजनितः कांस्याद्युपभोगकर्तृनिष्ठः सं-  
भार एव शुद्धिरित्यन्ये ।

अभिमन्त्रितपयः पल्लवादावयि समयविशेषावच्छ-  
न्नाभिमन्त्रणध्वंस एव व्यथाद्यपनायकः तत्तमन्तर्हे-

म् विशेषण-निर्विशेषणाभ्यां तत्रोपन्यस्तक्रमेण<sup>(२)</sup> सविशेषणे गौरवं  
त्र विशेषणपसारादत्यन्तानां व्यक्तौनां जनकत्वं तत्र तद्वावर्त्तनार्थं  
विशेषणपरियह एव लाघवादत एव संसर्गत्वयुक्तमिति खस्यमिति  
भावः । ‘क्वचिदिति यत्र कदाच्यस्तुश्वस्यर्गो जात एवेत्यर्थः । न चैव

(१) क्वचित् क्वचिदिति ख० ।

(२) उपन्यस्तरूपेणेति क० ।

वतासन्निधिरेव वा । कलमवौजादीनामापरमाण्ड-  
न्तभङ्गे तत्र चावान्तरजातेरभावे नियतकलमजाती-  
यादिसिद्धिरपि परमाणुपाकजविशेषादेव कार्यवृत्ति-  
रूपादिसजातीयस्य पूर्वरूपविजातीयस्य परमाणु पा-  
कजरूपादेरुभयसिद्धत्वात् । यथा हि कलमवौजं यवा-  
देर्जात्या व्यावर्त्तते तथा तत्परमाणुवोऽपि पाकजैरेव ।  
एवं माघकर्षणादिजनितात्परमाणुपाकपरम्पराविशे-  
षादेव हैमन्तिकसस्योत्पत्तिः । एतेन लाक्षारसावसेका-  
दये व्याख्याताः । निमित्तविशेषजनितपाकजातत्प-  
लविशेषः यथा हारीतमांसं हरिद्रानलसाधितमुपभो-  
गात्सद्यो व्यापादयति नान्यथा साधितमित्यादि । यत्र  
च तोय-तेजोवायुषु न पाकजे विशेषः तत्रोद्भवानु-  
द्भव-द्रवत्व-कठिनत्वादयो विशेषास्तदुपनायकाद्वृष्टि-

---

प्रतियोग्यप्रतीतिस्त्वत्प्रतिमाप्रतियोगिकासृश्वस्यर्गमावादिति वाच्यं ।  
प्रतिमाया अभावविशेषणं न तु प्रतियोगिविशेषणलादिति भावः ।  
'परमाणुपाकजेति, न च विशेषो यदि अक्रिक्षतः तदातिप्रसङ्गः  
सामग्र्यवैचित्रे जातिकृतस्त्वसम्भावित इति वाच्यं । कलमध्वंसादि-  
रूपकारणभेदेनैव कारणवैजात्येन जातिकृतस्यैव सम्भवादिति भावः ।  
'उद्भवेति, अत्र यद्युद्भूतादेवोद्भूत इति सिद्धान्तस्तदाऽयं अतद्गुण-  
संविज्ञानवज्ज्ञब्रीहिरित्यवधेयं । न तयोरुद्भूतादेवोद्भूतमिति सम्भक्

शेषादेव । तुलादौ चाधिवासनादिपूर्वकतुलारोहण-  
सामग्रौ तुल्यस्य सत्यासत्यप्रतिज्ञत्वसहिता प्राचीनध-  
र्माधर्मफले जय-भज्जौ जनयति । यदा अहं निष्पापः  
पापवाचेति तुलाधिरूढाभिश्वस्तज्ञानविशेषसहिता सा  
तथा, तदाहुः, “तांस्तु देवाः प्रपश्यन्ति स्वश्वैवान्तर-  
पूरुषः”<sup>(१)</sup> इति । अथ वा प्रतिज्ञाशुद्धशुद्धौ अपेक्ष्य

कथमन्यथानुद्धृतादनुद्धृतानुपत्तिनियमः कार्यसाजात्ये कारणसा-  
जात्यकल्पना च स्थात् अदृष्टनिभित्तिकले द्रव्यस्थानुपपत्तेरिति । ननु  
वित्यमप्यसङ्गतमाद्योसुलादिसामग्र्याः चणिकले कालान्तरभावि-  
जयादिजनकलानुपपत्तिरन्ते ज्ञापिकायाः सामग्र्या अपूर्वजनकले  
मानाभाव इत्यखरसादाह, ‘यदेति, सन्निधिश्वानेन विधिना तुला-  
रूढोऽयं निष्पाप इत्यादिज्ञानजन्यसंस्कार इत्यवधेयं । न च संस्कार-  
श्वैर्यादन्यदापि तुलारोहेण जयाद्यापत्तिः, फलबलकल्पयतयाऽन्यदा  
तत्संस्कारनाशस्थापि कल्पनादिति । ‘स्वेति, यत्र यत्र कार्यस्थ घटादे-  
रभावस्तत्र दण्डादेरभाव इति कालिक्यां सामग्रीकाले व्यभि-  
चारात्, एवं दण्डसन्त्वेऽपि चक्राद्यभावेन घटाभावे व्यभिचारात् कथं  
व्यापकतेति व्यभिचारवारणाय कार्यभावं विशिनष्टि, ‘स्वेतरसकल-  
सम्पत्ताविति, तेन दण्डेतरसकलसम्पत्तौ सत्यां यत्र घटाभावस्तत्र

(१) स्वश्वैवान्तरपूरुष इति ख० ।

तया धर्माधर्मौ जन्येते ताभ्याच्च जय-पराजयै, स-  
त्यासत्यप्रतिज्ञाभिशस्ततुलारोहणस्येषानिष्टफलत्वेना-  
र्थते। विधि-निषेधात् “अभिशस्तः सत्यप्रतिज्ञो विजय-  
कामस्तुलामारोहेदसत्यप्रतिज्ञो न तुलामारोहेत्”  
इति श्रुतेरुन्नयनात्। यदा तया देवतासन्निधिः क्रियते  
तात्त्वं कर्मातुरूपं लिङ्गमभिव्यज्ञयन्ति । कस्तर्हि  
शक्तिपदार्थः<sup>(१)</sup> कारणत्वम् तत्त्वं स्वस्वयाप्येतरस-

दण्डाभाव इति न व्यभिचारः, तावति कृते चाप्रसिद्धिः दण्डेतर-  
सकलमध्यपतितानां चक्रभ्रम्यादौनां सम्पत्तौ घटाभावाप्रसिद्धेरत-  
उक्तं ‘खव्यायेति, तथाच चक्रभ्रम्यादौनां दण्डव्यायतया तदितर-  
कालौनकार्यभावं प्रति व्यापकलमस्येव दण्डाभावस्य, व्यायतत्त्वं  
खप्रागभावव्यापकाभावप्रतियोगित्वं, व्यापकलव्युत्तु कालिकमिति  
भावः। अत्र वदन्ति खेतरपदस्य खेतरतत्कारणपरत्वं वा, खेतरमात्र-  
परत्वं वा, आद्ये आत्माश्रयत्वं, अन्तेऽसम्भवः घटाद्युत्पत्तौ वेमाद्यसम-  
वधानात्। किञ्च यत्र खमप्यस्ति तत्र खेतरसमवधानमप्यस्तौति तत्र  
कार्यभावाप्रसिद्धिः। न च खेतरसमवधानेन खासमवधानं विवक्षितं,  
अजनकसाधारणात्। न हि यत्र खाभावे कार्यभावः तत्र न  
खाभाव इति सम्भवति, तथाच वेनोऽपि घटं प्रति हेतुतापातः। अपि  
च कुलालपितुरप्येवं घटजनकतापत्तिः। किञ्च दिगादिहेतावव्याप्तिः

(१) शक्तिपदस्यार्थ इति ख० ।

## कलसम्पत्तौ<sup>(१)</sup> कार्याभावव्यापकाभावप्रतियोगित्वम् ।

कार्याभाववति देशे काले वा तदभावाभावात् । अपि च यत्र कार्याभावस्त्र दण्डाभाव इति नास्ति दण्डावयवे घटाभाववति दण्डाभावाभावात् । अत्र ब्रूमः । ख-खव्यायेतरपदेन कार्यप्रागभावव्याप्त्रागभावप्रतियोगिसकलसम्पत्तिः विवितेति नासङ्कुचितं सकलपदं, न वा कारणपरं, व्याप्तिश्च कालिकौत्युकं ।

यत्तु खसमवधानेऽपि खेतरसकलसमवधानमित्यादि । तत्तुच्चं । यत्र खेतरसमवधाने कार्याभावस्त्र खाभाव इत्यत्र काचित्कलादृशाभावप्रसिद्धैव व्यभिचाराभावात् । न हि खेतरसकलसमवधानं यत्र तत्र कार्याभावनियम-इति ब्रूमः येनोक्तस्यले कार्याभावाभाव उद्दिष्येत । अत एवाजनकतातिव्याप्तिशङ्कापि न तत्रोनियमाभावात् ।

यदपि कुलालपितुरित्यादि, तदपि न, इदं हि कारणभामान्यलक्षणं तथाच कुलालपितृलेनान्यथासिद्धैऽपि कुलाललेन तस्यापि जनकतयाऽतिव्याप्त्यभावः । न च कुलालपितृलेन जनकन्वापत्तिः, यस्य कार्याभावव्यापकाभावप्रतियोगित्वं तस्य हेतुत्वमेव लक्षणार्थी न तु यद्वच्चिन्नाभावप्रतियोगित्वपर्यन्तमित्यापादभावात् येन केनापि रूपेणोक्तधर्मवत्स्यैव जनकलस्त्रूपलात् । न च दण्डरूपादावन्यथासिद्धैऽतिव्याप्तिः, तस्य ख-खव्यायेतरदण्डसम्पत्तावेव कार्याभावाभावेनोक्तरूपाभावात् । अत एव दण्डत्वमपि निराकृतं

(१) ख-खव्यायेतरसकलकारणसम्पत्ताविति क० ।

तत्र तद्वाप्ताप्रसिद्धे: । न चैवं नित्यमात्राव्याप्तिः, अये निरसनौयत्वात्, ज्ञानं प्रत्याकाशस्य कार्यभावव्यापकाभावप्रतियोगिलमेव नास्त्याकाशभावासम्भवात् । न च शब्देऽप्येवमहेतुतापत्तिः, अये निरस्यमानत्वात्, गन्धं प्रति रूपप्रागभावादौनान्तु स्तु-स्तव्याप्येतरसकल-सम्पत्तौ यत्र कार्यभावस्तुत्र स्तप्रागभावभाव एवोत्पत्तपुनरूपतादस्यले दृष्टो न तु व्यापकप्रागभावभावो व्यापकप्रागभावानां तत्रापि सत्त्वात् । कार्यभावव्यापकाभावप्रतियोगिलन्तु तादृशाभावप्रति-योगितावच्छेदकावच्छिन्नलं तदस्ति स्तप्रागभावस्य न तु तद्वापक-प्रागभावस्येति नातिव्याप्तिः । यदा अनन्यथासिद्धूलभिहापि लक्षणे देयमतो न कुलालपित्रादिष्वतिप्रसङ्गः ।

यत्तु नित्यस्तात्मादेरित्यादि, तत्र, यदवच्छिन्नाभावव्यापकाभाव-प्रतियोगितावच्छेदकावच्छिन्नस्य हेतुलरूपत्वादस्ति चात्मत्वावच्छिन्नाभावस्य ज्ञानाभावाव्यापकलेऽपि गुणत्वावच्छिन्नाभावं प्रति समवा-यित्वावच्छिन्नाभावस्य व्यापकलं, अस्ति च दिक्कालयोस्तत्त्वावच्छिन्नाभावस्याव्यापकलेऽप्याधाराभावलेन तदभावस्यापि कार्यभावव्याप-कलमत एव ज्ञानं प्रत्याकाशमहेतुः केनापि रूपेण तदभावस्य कार्यभावव्यापकत्वात्, यदभावस्य येन केनापि रूपेण यत्किञ्चिद्दूपावच्छिन्नयत्कार्यभावव्यापकलं तस्यैव तद्वेतुलभिति प्रकृतलक्ष-णार्थत्वात् । न चैवमात्रलं हेतुतावच्छेदकमपि न ज्ञाने हेतु-स्य कार्यभावव्यापकाभावप्रतियोगिलरूपस्य तेनानवच्छेदात् सा-मान्यसामग्रीत एव कार्यं न तु विशेषसामग्री क्वाप्येवमिति वाच्यं । तत्त्वकार्यं प्रति स्तुत्वसमवायितवैवात्मत्वपर्यवसानात् । न च सम-

अथ वा यत्र कार्याभावव्याप्तता इतराभावावच्छिन्ना  
वायिकारणतावच्छेदकं कथं समवायिलमिति वाच्यं । समवायि-  
कारणत्वस्य विशिष्टस्थानवच्छेदलात् गौरवात् नौलघटलवत् अपि तु  
समवायिलावच्छेदेन कारणत्वमित्यत एव तत्समवायिकारणं भवति ।

वस्तुतस्तु यदेतदात्मल-दृढदण्डलादिकं कारणतावच्छेदकं  
तत्कार्याभावव्यापकाभावप्रतियोगित्वकारणत्वमिति भते न किन्तु  
सहकारिवैकल्प्यप्रयुक्तकार्याभाववत्त्वं हेतुलमिति पचे तेषामेव सह-  
कारिविरहप्रयुक्तकार्याभाववत्त्वावच्छेदकलात् न हि नियतपूर्ववर्ति-  
त्वकारणत्वपचेऽपि दृढदण्डलं कारणतावच्छेदकं, किन्तु दण्डलमेव  
स्थाघवात् किं वज्जना प्रमेयलादेरपि तदा हेतुतावच्छेदकलापत्तेः  
तस्मात् सहकारिवैकल्प्येत्यादिकारणतापत्र एव तदवच्छेदकमिति  
समवायिलाधारलावच्छिन्नाभावस्य कार्याभावव्यापकत्वे सहकारि-  
वैकल्प्येत्यादेरात्मलाद्यवच्छेदत्वे न कोऽपि विरोध इति सर्वं सुखं ।

यत्तु घटाभाववति दण्डसत्त्वात् व्यभिचार इति, तत्र,  
कार्याभाववति यत्समन्वावच्छिन्नो घटभावः तत्समन्वावच्छिन्नत्वस्य  
हेतुलरूपलात् अस्ति च घटाभावव्यापको यो दण्डसंसर्गभावः स  
दण्डवयवेऽपि, न चेदेवं तदा यत्र धूमो धूमावयवे तत्र वज्ज्ञ-  
भावात् धूमे वक्त्रिव्याप्तिरपि न स्थादित्यलमधिकेनेति । नन्दिदं  
कारणत्वमतौन्द्रियघटितसकलसम्पन्निगर्भतया दुर्यहं प्रत्यक्षस्था-  
प्रवृत्त्या साध्याप्रसिद्ध्यादिना मानान्तरस्थाप्रवृत्त्येरित्यस्त्रादन्यदेव  
नस्त्रियमाह, ‘अथवेति, यत्र कार्याभावव्याप्तता इतराभावसहकारा-  
वच्छिन्ना तदवच्छिन्नं कारणं तदवच्छिन्नत्वं कारणत्वमिति यावत्,

तत्कारणं वौजेऽङ्गुराभावव्याप्यता न वौजत्वेनावच्छिद्यते इतरसमवधाने सति वौजादङ्गुरसम्भवात् । किन्तु इतराभावेनावच्छिद्यते इतराभावे वौजस्याङ्गुराभावनियमात् । शिलाशक्खे त्वङ्गुराभावव्याप्यता शिलात्वेनावच्छिद्यते ।

तेन यत्र दण्डाभावलं तत्र घटाभाव इति दण्डाभावलनिष्ठघटाभावव्याप्तौ दण्डाभावस्यैवावच्छेदकतया जनके दण्डाभावादावतिव्याप्तिः वौजत्वेन कार्यभावव्याप्ये जनकलादसम्भवश्च न सम्भवति तत्र दण्डाभावसहकृतत्वस्यानवच्छेदकलात्, एवज्ञाये 'वौज-वौजलपदे वौजल-वौजलवपरे, 'इतराभावेन' इतराभावसहकृतत्वेनेत्यर्थः, 'शिलालेन' शिलालेनेत्यर्थः । अत्र वदन्ति कार्यभावः तज्जनकाद्यभावो वा, तदभावमात्रं वा, आद्ये आत्माश्रयः, अन्ये शिलायामङ्गुरस्य संयोगवृत्त्या सत्त्वेन तत्रापौतराभावसहकृतशिलालेय कार्यभावव्याप्यत्वादिति । अत्र ब्रूमः । उत्पत्तिकालौनसम्बन्धावच्छिन्नकार्यभावव्याप्तयत्वं विवच्चितं, अत एवाग्निमलक्षणेऽनुत्पत्तियाश्यत्वमित्येव वच्छ्यति, एवज्ञ संयोगादिसम्बन्धस्योत्पत्त्यनन्तरकालौनतया तदवच्छिन्नभावमादाय शिलादौ प्रसङ्गः, उत्पत्तिकालौनश्च सम्बन्धोऽयमेव कारणतासमवायश्च तदवच्छिन्नभावो नाङ्गुरस्य शिलायां किन्तु तदवच्छिन्नकार्यभावः समवायिनि वौजादौ च द्वयज्ञ कारणमेव । न च कारणतागर्भतयात्माश्रयः, कारणताया अपि सम्बन्धत्वनैव ज्ञानात । वस्तुतम्भु वौजादङ्गुर इतिप्रतीतिवलादवध-

यदा अन्यासमवधानावच्छिन्नकार्यानुत्पत्तिव्याप्तत्वं  
कारणत्वम् रासभादेः स्वत एव कार्याभावव्याप्तता

न धिमद्भावलक्षणः स्वरूपसम्बन्ध एव विलक्षणः कार्य-कारणयो-  
स्मासम्बन्धावच्छिन्नकार्याभावश्च कारणे इतराभावावच्छेदेन स्वरूप-  
योग्ये तु तादृशस्वरूपसम्बन्धाभावादितराभावानवच्छिन्न एव तादृश-  
कार्याभाव इति कार्यतिप्रसङ्ग इति सर्वमवदातं । अत एव वौजा-  
दङ्कुर इत्यादौ हेतुतायामपि पञ्चमीनिर्देशसम्बवेन तादृशप्रती-  
तेरवध्वधिमद्भावेन तादृशप्रतीतेरवध्वधिमद्भावविषयतापर्याप्तौ  
वौजादङ्कुरोत्पत्तिरिति प्रतीतेरवध्वधिमद्भावगोचरत्वनिय-  
मादिदं लक्षणमपहायाग्रिमलक्षणे कार्यादुत्पत्तौत्येव कण्ठरवेणा-  
भिहितं । न ह्याङ्कुर इवोत्पत्तिरपि सहेतुका येन तत्रापि हेतु-  
पञ्चम्यन्तवेन कल्पयेत । अत एव कुसुमाङ्गलिप्रकाशे उत्पत्तिर्गर्भ-  
कादाचित्कलं सहेतुकले लिङ्गं, अतो नोत्पत्तौ व्यभिचार इति  
स्फुटसेवास्ति । न च स्वरूपद्वयमेव स्वरूपसम्बन्ध इति कथं तत्रा-  
यतिप्रसङ्गो वारणौयः इति वाच्यम् । घटे पटाभाव इति प्रतीति-  
बलेन प्रतियोगिलक्षणस्वरूपसम्बन्धविशेषवदवध्वधिमद्भावस्यानु-  
भवसिद्धतया दुरपक्षवलात्, अन्यथा एवंविधविकल्पेन वज्राकुलौ-  
भवेदिति । किञ्चैवं यदि न कल्पयेत तदाग्रिमलक्षणेऽपि का गतिः  
नियतपूर्ववर्त्तिलयोरपश्यग्रहत्वादित्यनुपदमेव स्फुटौभविष्यति ।

केचित्तु कार्याभावः कार्यनियतपूर्ववर्त्तिलाभावः स तु शिलायां  
शिलालेनावच्छिद्यते वौजेन्यासहकृतवौजलेन, अत एव कार्य-

अन्यासमवधानस्य वैयर्थ्येनानवच्छेदकत्वात् । अन्यथासिद्धनियतपूर्ववर्त्तिजातौयत्वं वा तत्त्वम्, अन्यथासिद्धत्वच्च चिधा, येन सहैव यस्य यं प्रति पूर्ववर्त्तित्वमवगम्यते यथा घटं प्रति दण्डरूपस्य । अन्यं प्रति पूर्ववर्त्तित्वे ज्ञात एव यं प्रति यस्य पूर्ववर्त्तित्वमवगम्यते यथा शब्दं प्रति पूर्ववर्त्तित्वे ज्ञात एव ज्ञानं प्रत्याकाशस्य । अन्यत्र लृपनियतपूर्ववर्त्तिन-एव कार्यसम्बवे तत्सहभूतत्वम् । यथा गन्धवति गन्धानुत्पादात् गन्धं प्रति तत्प्रागभावस्य नियतपूर्ववर्त्तिकल्पनात् पाकजस्थले गन्धं प्रति रूपादिप्रागभावानामन्यथासिद्धत्वम् । एतत् चितयव्यतिरेके

---

नियतपूर्ववर्त्तिर्गर्भतया तावन्मात्रमेवान्दयमुखं लक्षणं लक्षिति व्यतिरेकमुखे अपि लक्षणे परित्यज्य तदेव गेषसिद्धान्तयति, ‘अन्यथेतौनि वदन्ति ।

‘अनन्यथेति, अनन्यथासिद्धले सति कार्यजातौयपूर्ववर्त्तिल-व्यापकताधिकरणताप्रतियोगिलमित्यर्थः । तेन यत्र घटपूर्ववर्त्तित्वं तत्र दण्डाधिकरणत्वमिति व्यभिचारेऽपि यत्र घटाववहितपूर्ववर्त्तित्वं इत्यव्यभिचारात् सर्वं साधिति भावः । अत एवाववहितपदं विशिष्य नोपात्तं नियतपदादेव तज्जाभादित्यवधेयं । न च वैयर्थ्य-देव तदनुपादानं, तथा सति चिरध्वस्तेऽपि यागादौ स्वर्गेष्टसाधन-

नियतपूर्ववर्त्तिं कारणत्वम्, यागापूर्वयोस्तु याग-  
पूर्ववर्त्तिंत्वेऽवगते न त्ववगम्यमाने, यत्र जन्यस्य  
पूर्वभावेऽवगते<sup>(१)</sup> जनकस्य पूर्वभावेऽवगम्यते तत्र  
जन्येन जनकस्यान्यथासिद्धिः, यत्र च जनकस्य तथा-  
त्वेऽवगते जन्यस्य पूर्वभावावगमः तत्र तद्दारा तस्य  
जनकत्वमेव, दण्डसंयोग-भ्रमणयोस्तु युगपदेव पूर्व-  
भावित्वग्रहः । स्वस्वानन्तरोत्पत्तिकसकलसमवधाने  
सत्यपि यस्याभावात्कार्यं न जायते सति तु जायते  
तज्जातौयं प्रति तदनन्यथासिद्धम् अनन्यथासिद्धनियत-  
पूर्ववर्त्तिं कारणत्वमित्यन्ये । तत्र । ईश्वर-तद्बुद्धा-  
दीनामसंग्रहात् तद्वितिरेकस्य तत्समवधानव्यतिरेकस्य  
वा अभावात् । कार्यस्यान्यथानुपपद्यमानताव्यवस्था-

तस्यानुपपत्त्यभावात् तदनुपपत्त्याऽपूर्वं न कल्प्यतेति वक्ष्यमाणत्वात् ।  
न च चिरध्वस्तकारणं व्यापारव्याप्तमितिव्याप्तेस्तत्रापूर्वकल्पनं न  
द्रक्षयुक्तेरिति वाच्यम् । तत्रापि व्याप्तावप्रयोजकलशङ्कायां अव्यव-  
धानगर्भकारणताया एव विपक्षवाधकसत्त्वेनोक्तपर्यन्तस्यावश्यकत्वात् ।  
न चापूर्वकल्पेनेऽपि यागस्य स्खर्गाव्यवहितपूर्ववर्त्तिवारचणात् कथ-  
मुक्तयुक्त्याऽपूर्वकल्पनमिति वाच्यम् । स्खसिद्धिविरोधिचणानन्तरित-  
तस्याव्यवधानपदेन विवक्षिततया अपूर्वकल्पनया यागाधिकरणका-

(१) पूर्ववर्त्तिंत्वेऽवगत इति ख० ।

प्यत्वं वा अनन्यथासिङ्गत्वम् । नन्वेवमतिरिक्तशक्तौ साधक-वाधकप्रमाणभावान्तिर्यं संशयः । न च साधकाभावस्य वाधकत्वम् । वाधकाभावस्यापि साधकत्वादिति चेत् । न । साधकाभावेन वह्नावन्यत्र सिङ्गातौन्द्रियधर्मभावसाधने लाघवं वाधकाभावेनातौ-न्द्रियधर्मसाधने च गौरवमिति साधकाभावात्तदभाव एव सिध्यतीति । परमप्रयोजनम् गनस्यापवर्गः “आत्मा वा अरे श्रोतव्यो मन्तव्यो निर्दिध्यासितव्यः साक्षात्कर्तव्यः” इति श्रुतेः, स च समानाधिकरणदुःख-प्रागभावासहवृत्तिदुःखध्वंसः । ननु नासौ पुरुषार्थः अतीतदुःखध्वंसस्य सिङ्गत्वात् अनागतदुःखस्य ध्वंसयितुमशक्यत्वात् वर्तमानस्य पुरुषप्रयत्नं विनैव विरोधिगुणनाश्यत्वात् अतीतदुःखवत् हेतूच्छेदे पुरुषव्यापारः प्रायश्चित्तवदिति चेत् । न । तत्किं हेतूच्छेदस्य

---

स्वर्गाद्यवहितलात् स्वजनकाधिकरणलानधिकरणलाभानेव रक्षणस्य कार्यमिद्यनुकूलत्वाननुकूलत्वात् । यदा यत्र घटाधिकरणलं तत्र दण्डाधिकरणक्षणोन्तरलमिति नियम उत्तरलस्य पूर्वलनिष्ठ्यत्वात् पूर्वत्वस्य नियमः एवं सत्यव्यवहितपदमधिकं प्रयोज्यं प्राग्वत्तदनियतपदात्तदलाभात्, तत्प्रक्षेपप्रयोजनन्तु उक्तक्रमेणापूर्वकन्यनादिरेव । न च यत्र स्वर्गाधिकरणलं तत्र धागाधिकरणाद्यव-

सुख-दुःखाभावेतरत्वेन स्वतोऽपुरुषार्थत्वादनागतानु-  
त्पादमुद्दिश्य क्रियमाणत्वाच्च । यथा तत्र दुःखानुत्पादः  
पुरुषार्थस्तथेहापौति विविष्टिम् । अथानुत्पादस्य  
प्रागभावत्वेनासाध्यत्वात् फलान्तरस्याभावाच्चानन्ध-  
गतिकतया कण्टकनाशवत् दुःखसाधननाश एव स्वतः  
पुरुषार्थस्तथेहापौति वा उभयथापि दुःखध्वंसस्यापुरु-  
षार्थत्वमेव । व तयोरपि पुरुषार्थत्वमिति वक्ष्यते ।  
मैवम् । दुःखान्तरध्वंसस्यायनसाध्यत्वेऽपि ताहश-  
दुःखध्वंसस्य मिथ्याज्ञानेऽच्छेदद्वारा पुरुषप्रयत्नाधौन-  
तत्त्वज्ञानसाध्यत्वात्, तथाहि तत्त्वज्ञानात्सवासनमि-  
थ्याज्ञानाभावे देवायानुत्पत्तौ प्रवृत्त्यभावेऽद्वृष्टानुत्पत्तौ  
जन्माभावे ताहशदुःखध्वंसे भवति । अथ चरमदुःखे  
उत्पन्ने तद्वंसस्तज्ञानादेव भविष्यति तदनुत्पादे च  
तत्त्वज्ञानादपि न स्यादिति चेत् । न । प्रतियोगिवत्त-  
त्वज्ञानस्यापि तद्वेतुत्वान्तुत्यवदुभयोरपि कारणत्वात्

---

हितोन्तरच्छण्डमित्यमभवान्तदप्रचेपः स्खाङ्गमव्यवधायकमिति न्या-  
येन तथा नियमात्, अत एव तथा नियमरच्चार्थमपूर्वकत्व्यनं । न  
चैवं तत्र ध्वंसखापि स्खाङ्गतया तेनापि तथाभूतनियमनिर्वाहाद-  
पूर्वकत्व्यनं, तेन तथा नियमनिर्वाहेऽपि विरोधान्तरेण तज्जन-  
कतायां यागस्थानन्धथासिद्धूतमविरोधेन तत्परौहारादित्यपूर्वे

अन्ये तु दुःखप्रागभावासहवृत्तिदुःखसाधनधंसेा  
मोक्षः लोकेऽहिकण्ठकादिनाशस्य वैदिके प्रायश्चिन्तादौ  
पापनाशस्यानन्यगतिकतया दुःखसाधनधंसत्वेन पुरु-  
षार्थत्वात् । अथाहिकण्ठकादि पापं वा नाश्यताम्  
तेन तज्जन्यं दुःखं न भवतीति दुःखानुत्पादसुहिश्य  
प्रवृत्तेर्दुःखानुत्पाद एव प्रयोजनम् न तु दुःखसाधना-  
भावः सुख-दुःखाभावेतरत्वादिति चेत् । न । दुःखा-  
नुत्पादस्य प्रागभावत्वेनानादितया असाध्यत्वात् ।  
न च तत्पालनं साध्यम् पालनं हि न तत्त्वरूपं तस्या-  
साध्यत्वात् । नेत्तरसमयसम्बन्धः अभावे सम्बन्धि-  
द्वयातिरिक्तस्य तस्याप्रामाणिकत्वात् अनभ्युपगमाच्च ।  
नापि सम्बन्धिद्वयस्वरूपं साध्यम्, प्रागभावस्यापि  
असाध्यत्वात् समय-तदुपाध्योश्च प्रयत्नं विनैव सिङ्गेः ।

---

तस्य जनकत्वात् चण्णस्य चापूर्ववर्त्तित्वात् तस्य च तादृशचण्णवृत्ति-  
त्वमस्येव । प्रागभावश्च न प्रतिजनकोऽन्योन्याश्रयात्, नापि विनाश्च-  
भावे विनाशस्य प्रागभावर्भतयाऽन्योन्याश्रयादुत्पत्तिगर्भतया तत्त्व-  
र्वचने चोत्पत्तेः स्खसमानकालौनपदार्थप्रतियोगिकधंसानाधार-  
समयसम्बन्धरूपलेऽन्योन्याश्रयात् । नापि प्रतियोग्यन्यूनानतिरिक्त-  
कालौनावधिकसामयिकं यावत् परन्त्वाश्रयसमानकालौनकादा-  
चिल्काभावतया तत्त्विर्वचनं प्रलयकालौनपरमाणुक्रियाप्रागभावाद-

अथ दुःखे द्वेषाद्यथा तद्भावे इच्छा तथा दुःखसाधने  
द्वेषात् तद्भावेऽपि इच्छा तया तत्साधने प्रवृत्तिरिति  
चेत् । न । यदिच्छया यत्साधने यस्य प्रवृत्तिस्तस्यैव त-

वाप्यापत्तेः किञ्चु गन्धानाधारसमयानाधाराभावः । न च तादृग-  
समयाप्रसिद्धिः, गन्धवत्तं स्वाधिकरणानधिकरणसमयवृत्ति कादा-  
चिलमात्रवृत्तिजातिवात् चैत्रहपदित्यनुमानात् तस्मिद्देविति ।  
अत्र वदन्ति भवतु यथा कथञ्चिदेवं गन्धानाधारसमयसिद्धि-  
स्तदनधिकरणं प्रागभावस्य कथं ग्राह्यं, न हि तत्र प्रत्यक्षमागमो  
वा सम्भवति, अनुमानन्तु सम्भवेत् तस्मिद्द्युत्तरं तथाचानुमान-  
प्रवृत्तौ प्रागभावलेन धौसस्याद्यानुमानप्रवृत्तिरित्यन्योऽन्याश्रयः ।  
किञ्चोक्तं यदि प्रागभावत्वं तदा गन्धानाधारसमयो नास्तीति  
अवधारितमतो मौमांसकादर्घटो भविष्यतीति प्रत्ययानुदयापत्तेः  
विद्यमानप्रागभावप्रतियोगिलस्यैव भविष्यत्त्वात् । अपि च यद्युक्त-  
प्रागभावावच्छिन्नसमयसत्त्वं हेतुत्वं तदा धंसखाहेतुकतापत्तेः तत्रा-  
गभावो हि प्रतियोगी तत्रागभावो वा, आद्ये अभावपद्वैयर्थ्यं  
गन्धानाधारसमयानाधारमात्रस्य प्रागभावतया व्यावर्त्यभावात्, अन्ये  
धंसजनकस्य प्रतियोगिप्रागभावावच्छिन्नेऽसत्त्वात् । न हि प्रति-  
योगयपि घटप्रागभावावच्छिन्नसमये । किञ्च गन्धानाधारलगर्भवत्  
नौलाद्यनाधारतागर्भतयापि तन्निर्वचनात् तद्गर्भकारणलमपि भि-  
च्येत तथाच विनगमनाभावादुभयगर्भसाधारणत्वज्ञानप्रवर्त्तकतायां  
प्रवृत्त्यननुगमः । अपि च गन्धानाधारसमयस्य महाप्रलयकालले

प्रयोजनत्वमिति दुःखसाधनाभावस्यैव प्रयोजनत्वात् । अथ चिकौर्षायिनिप्रयत्ने प्रयोजनज्ञानापेक्षा तेन विनेपाये चिकौर्षाविरहात्, न तु द्वेष्योनियत्ने

मानाभावः युगपक्षाग्ने मानाभावात् तस्य च यावद्भूतानागानन्तरं वस्त्रन्तरसत्त्वसम्भावनया तत्प्रागभावस्य गन्धानाधारसमयानाधारत्वसंशयेन तत्कारणेऽपि तद्भर्त्कारणलक्षणाव्याप्तिमन्देहः एव च वर्धविशेषतासन्देहात् तद्वारणविशेषणदानमप्यग्रन्थमित्यादि । अत्र ब्रूमः, आकाशपदाच्छब्दाश्रयत्वाद्युपलक्षिताकाशपदार्थोपस्थितिवद्भूतानाधारत्वेन समयोपाधिविशेषोपलक्षितस्य प्रतीतिः, तथाच तस्मयविशेषानधिकरणभावत्वं इदमपि लक्षणमनुगमकं न तु घटोभविष्यतीत्यादिप्रत्ययविषयोऽयसुपाधिरूपत्युक्तेरननुभवाच्च, किन्तु तत्त्वसमयासनघटाभाव इदानौमित्येव घटोभविष्यतीति विषयः । न चोत्तरत्वस्य ध्वंसगर्भतया अन्योन्याश्रयः, उत्तरत्वेन समयविशेषवृत्तिलक्ष्यैव प्रत्ययविषयत्वात्, अत्रोत्तरत्वधीश्च उत्तरकालिकौ अनुगमाय एव चानुगमे विनाश्यभावविद्यमानतयैव भविष्यत्ता विनाश्यत्वेन च तज्ज्ञानात् नान्योन्याश्रयः, किन्तु वस्तुतो विनाश्यस्येवेदानौ नास्तीति ज्ञानं, एव चाकाशपदात् कदाचिच्छब्दाश्रयत्वेन कदाचिदृष्टद्व्यातिरिक्तद्रव्यत्वेनेतिवत् कदाचिकौलाद्यनधिकरणत्वेनापि समयोपलक्षणात् न कापि चतिः । तस्मयविशेषव्यावर्त्याभावावच्छिन्नसमयसत्त्वस्यैव हेतुतया न च प्रवृत्त्यननुगमः, न च्याकाशपदान्निष्ठतयोपलक्षणोपस्थितिः, तस्य तच्छून्यतापत्तेः । अत एव च

अनिष्टसाधनताज्ञानादहिकण्ठकादौ देष्ये देषात् त-  
ज्ञाशानुकूलो यत्र उत्पद्यते, अयमेव हि देषस्वभावे  
तस्मयानाधारत्वमपि सुग्रहं पूर्वकालिकतस्मयविशेषमत्ते सतौ-  
दानौमसत्त्वेन अग्न्यानाधारस्मयानाधारत्वेनानुमानात् । न च  
दृष्टान्तदुर्भिक्षं, गन्धस्यैव तथात्माभावात् । एवच्च समयविशेषाना-  
धारत्वप्रतियोगिकाभावावच्छिन्नसमयवृत्तिं स्वहेतुत्वमिति नि-  
र्गतिं । अत एव तत्प्रतियोगिकाभावत्ताभायाभावपदमप्युपात्तं,  
अन्यथा व्यावर्त्त्यभावे तत्त्वोपादौयेत तदुपादाने च घटप्रागभावेन  
पटप्रागभावातिव्याप्तिः प्रसञ्जते ।

यन्तु युगपन्नागे भानाभावाद्गन्धानाधारस्मयस्य सर्वमुक्तिले  
भानाभाव इति, तत्र, यावद्गन्धनागेऽदृष्टाभावात्, अन्यथा सं-  
योगविभागयोरन्योन्यनाश्वतयाऽवस्थितौ सर्वमुक्त्यनुपपत्तेः, तथाच  
दृष्टाभावाद्वारकार्याभावो वाच्य इति युगपदेव सर्वनाशः । वस्तुतस्तु  
स्वरूपसम्बन्धविशेषः कारणता प्रतियोगिवत् तावत् परिचायक एव  
धर्मविशेष इत्युक्तमिति न कायनुपपत्तिः । भवद्रूपरूपा कारणता वा  
जन्मान्तरसंखारादेव स्तनपानात् प्रवृत्तौ सृतेति विशिष्टस्यैव  
स्वरूपात् कान्योन्याश्रयादिरित्यपि वदन्ति । ननु कारणतादन्येन  
प्रकारेण सिद्धिभावोऽन्यथासिद्धिरित्यन्योन्याश्रयः सिद्धिपदस्य चो-  
त्पत्तिपरतया नित्यमात्रेऽतिव्याप्तिः ज्ञाप्तिपरत्वेऽसम्भवः हेतोरपि प्रमे-  
यत्वादिना ज्ञानात् इति योगार्थमपद्याय रूढमन्यथासिद्धिपदार्थ-  
माह, ‘अन्यथेति । यद्यपि पञ्चधान्यथासिद्धिः यन्मान्तरे निवद्वास्ति  
सम्भवति च तथावच्छेदक-जनकजनकयोक्तिस्त्वभिरसङ्घात् । न च

यत्प्रतिबन्धकं विना स्नविपयनाशानुकूलं यत्नमुत्पाद-  
यति अन्यथा प्रयत्नदैविधानुत्पत्तेः । अत एव फलं  
‘येन महेत्यनेन दण्डमृपवद्वाण्डत्वमपि अग्नहीतमिति वाच्यम् ।  
तत्र हि माहित्यप्रतियोगिना दण्डनान्वयात् इति प्रतियोगिरूप-  
मन्यथामिद्धमित्यर्थः, प्रकृते च माहित्यप्रतियोगिदण्डत्वमेवावच्छे-  
दकं दण्डेनान्यथामिद्धं इति महान् भेदः, तथाद्यदच्छेदक-जनक-  
जनकयोस्त्रिसूभिरेव मङ्गलाददोषः । ‘येनेति येनान्वय-व्यतिरेक-  
वता सह यस्य पूर्ववर्त्तिं गृह्णते तेनान्वयादिमता तत्पूर्ववर्त्तन्वया-  
मिद्धमित्यर्थः, पृथगित्यादिविशेषणपूरणात् नावच्छेदकदण्डत्वादिना  
दण्डादिरन्यथामिद्धं इति भावः । अचाइदगच्छयादिमत इत्यपि  
यस्तेति विशेषणं पूरणीयं, तेन दण्डो न दण्डनयोगेनान्वयामिद्ध-  
इति ध्येयं । एवं विशेषणद्वयमहित्वैव यत्रोभयविशेषणावच्छेदेनै-  
वान्वयाद्यनुविधानं तत्रैकेनापरस्यान्वयामिद्धिर्योद्भूत-तेजसोः । न  
चैवमपि तद्विनिगमकाभावात् दृढत्व-दण्डत्वयोरपि नैकेनापरस्यान्व-  
यासिद्धिः, दृढत्वस्य चक्रभ्रमिजनकत्वस्यान्वयाद्यनुविधानाभावादिति  
दिक् । ‘अन्यं प्रतीति, न चैवमाकाशस्य खस्योगं प्रति अन्ययामिद्धिः,  
शब्दपूर्ववर्त्तिनामज्ञात्वापि द्रव्यत्वेन तत्पूर्वभावयहात् । न च द्रव्य-  
त्वंनेत्राकाशस्य ज्ञानहेतुतापत्तिः, याहकाभावेन नियतपूर्ववर्त्तिला-  
यद्यादिगमप्रदेशात् ।

यत्तु यं प्रति पूर्ववर्त्तिले गृहीत एव तत्पूर्ववर्त्तिलानुपपादकं  
यस्य पूर्ववर्त्तिं वृद्धत इत्यवश्यं वाच्यम् अन्यथा खर्गेन यागा-  
न्यथामिद्धापत्तेः तथाच शब्दपूर्ववर्त्तिलयहेऽपि न संयोगान्यथा-

विनैवोल्कटकोधान्यानां आत्मधाते प्रदत्तिरिति चेत् ।

न । प्रयोजनमनुहिष्य द्वेषमाचात् दुःखैकफलके

मिद्धिरिति । तत्र । विभागद्विलादावेवमयुक्तप्रकारानुसरणात् ।

अत एव दिक्षालादावपि परत्वादिनान्यथासिद्धौ कार्यमाचे आ-  
धारकेन तत्पूर्ववर्त्तितायहात् ।

वस्तुतस्यन्यमित्यस्य यमित्यर्थः, तेन यं प्रति पूर्ववर्त्तिले गृहीत-  
एव द्रव्यर्थः । न च परत्वादि तथा, अन्यपूर्ववर्त्तिलयहेऽपि सम्भवे  
नियमाभावात् । अत एव कुम्भकारपिता अन्यथासिद्धौ प्रविश्यति,  
चैतत्वादिनापि रूपेण कुम्भकारजनकत्वं ज्ञात्वैव घटं प्रत्यन्यथा-  
दियहात् घटोत्पत्तौ तस्य साचादसमवधानेन कुम्भकारद्वारैव  
समवधाननियमादवग्न्यमन्यपूर्ववर्त्तितायहपूर्वकस्यैव घटपूर्ववर्त्तिता-  
यहस्य सम्भवात् । न हि पूर्ववर्त्तितामाचं हेतुलं, वेमजातौयस्यापि  
घटपूर्ववर्त्तितया हेतुवापातात्, किन्तु नियतपूर्ववर्त्तिलं नियत-  
पूर्दसमवधानरूपं<sup>(१)</sup> । न च कुलालपितृलभजात्वा कुलालपितुः  
समवधानं घटोत्पत्तौ ग्रक्षयहं, तदानौ तस्य समवधाननियमात् ।  
अत एव चक्रभ्रमिजनकदण्डलेन हेतुलेऽपि न दण्डो भ्रम्यन्यथा-  
सिद्धः तदेशावस्थाने दण्डलेनापि पूर्वसत्त्वग्रहसम्भवानियमाद्युगपदेव  
चक्रभ्रमि-दण्डयोः पूर्ववर्त्तिलयह द्रव्यनुपदमाकर एव स्फुटत्वादिति ।

‘अन्यतेति पृथगन्ययाद्यनुविधायित्वे सति लघुनियतपूर्ववर्त्ति-  
समवधाननियत द्रव्यर्थः, तेन लाघवात् प्रथमोपस्थितत्वाच्च लघु-

(१) कार्यात्यवहितप्राक्त्तिकार्यावच्छिन्नकार्यसमानादिकारणमेऽप्रतियोगि-  
तानवच्छेदकालरूपस्मित्यर्थः ।

प्रेक्षावतां प्रयत्नानुत्पादात् क्रोधान्यानामपि ताल्का-  
लिकः फलाभिमानेऽस्येव उत्कटरागान्यानामिव पर-

ग्रहत्वादिनियतपूर्ववर्त्तिना तद्वायस्यानेकद्रव्यस्यान्यथासिद्धावन्यत्रेत्य-  
भावादव्याप्तिः, ‘पूर्ववर्त्तिन इति पञ्चम्या हेतुलप्रतिपादनात् हेतु-  
त्वग्रहेऽन्यथासिद्धूलस्य ग्रहः तद्वहे च तदभावगर्भहेतुलग्रह इत्य-  
न्योन्याश्रयः आगस्यायेवमन्यथासिद्धूतेऽन्यथासिद्धिपदादेव तद्वारणे  
तद्वारणाय नियतपदोपादानञ्च वर्यमित्यादौनि दूषणानि अल-  
ग्नकानि भवन्ति । अत एव दण्डत्वादेरपि न पृथगन्यथासिद्धि-  
रुक्तेनैव संग्रहादत एवावक्षेदकीभूतो दण्डसंयोगादौ दण्डेनान्यथा-  
सिद्धिः । नन्वेवमिन्द्रियसंयोगादावपि इन्द्रियमन्यथासिद्धं स्यादिति  
चेत्, न, लघुपदेन निरासात् लाघवस्य वस्तुविवेचनया प्रथमोपस्थित्या  
च उभयथायभावात् इन्द्रियपूर्ववर्त्तिनायहस्य प्राच्यत्वादिति दिक् ।

यत्तु प्रतियोगिजन्ये ध्वंसस्यान्यथासिद्धिस्तुरौयेति<sup>(१)</sup> । तत्र ।  
पूर्वादिनैव तदन्यथासिद्धेरुक्तकमेण सम्भवात् । न च वैपरौत्यं, वि-  
रोधस्योक्तव्यात् अपूर्वं वक्ष्यमाणलाभं । ननु चागापूर्वयोर्युगपदन्य-  
यानुविधानमस्ति अस्ति च अन्यस्य लघुनि स्थितलमिति याग-  
स्यान्यथासिद्धूतं स्यादित्याह, ‘यागेति, प्रथमोपस्थितलेन यागस्यैव  
पूर्ववर्त्तिलयहात् न तु युगपत्तदाह, ‘न त्वं त्वं गन्यमान इति ।  
न चापूर्वमेवान्यथासिद्धूमस्तु, पृथगन्ययाद्यनुविधानादिति । नन्वेवं  
कुलालेन स्पितापि नान्यथासिद्धः स्यादित्यत आह, ‘यत्तेति, तत्र  
कृप्तपूर्ववर्त्तिनियततया अन्यस्य पूर्ववर्त्तिनायहनियतपूर्ववर्त्तितया

(१) चतुर्थान्यथासिद्धिरित्यर्थः ।

दारादावपि प्रवृत्ताविति । तन्न । दुःखं मे मा भूदित्यु-  
हिश्य प्रायश्चित्तादौ प्रवृत्तेर्दुःखानुत्पादस्यैव प्रयोजन-  
त्वात् । न च प्रागभावस्यासाध्यत्वम्, दुःखसाधनविघ-  
चोभयथा सिद्धत्वादिति भावः । ‘यत्वेति, तत्र दारौभृतस्य पृथग-  
न्वयाद्यनुविधानेनोक्ताया अन्यस्या वा अन्यथासिद्धेरमिद्देरिति भावः ।  
नन्वेवं चक्रभ्रमिजनकदण्डस्यापि कुलालवदन्वयासिद्धत्वमत आह,  
‘दण्डेति, तत्र दयोरपि समवधानसम्भवेन खातन्त्रेणापि नियत-  
पूर्ववर्त्तितायह इत्यवधारणसम्भवात्, ‘साधकाभावेनेति । यद्यपि  
प्रमाणेन यत्र लघु-गुरुविषयतानियमस्तैव लाघवं सहकारि, न  
ह्येकस्य लघुविषयतासम्भवोऽन्यस्य गुरुविषयकस्य प्रमितिजनन-  
विरोधौ, गुरुसाचस्यासिद्धप्रभङ्गात् विषयान्तरे मानान्तरे लाघवा-  
वतारस्य सर्वत्र सुखभवात् इति । मैवं । यत्रैकत्वसिद्धिरपरासत्त्वे  
विरोधिनी तत्रैव लाघवावतारस्य गुरुसिद्धिप्रतिवन्धकवात्, स च  
गौरवावतारो भिन्नयोरेकस्य वा इत्यत्राविशेषादिति सम्हेषः<sup>(१)</sup> ।

प्रसङ्गमङ्गतिमवतारयति, ‘परमेति, वज्ञर्थिप्रवृत्त्यादिकमप्यनु-  
सानाद् भवतीति, ‘परमेति, यद्यपि श्रुतिर्न साक्षात्मोच्चहेतुता-  
माह, तथापि “दुःखेनात्यन्तं विस्मुक्तश्चरतीत्याचानुवादसमभिवाहत-  
श्रुतेः ज्ञानद्वारा मोक्षजनकतेति भावः । साक्षात् कर्तव्य इत्याद्या-  
कारश्रुतिरर्थपरतया निर्दिष्टा, “इष्टव्यः श्रोतव्यो मन्तव्यो निदि-  
ध्यासितव्य इत्येवमाकारिकैव श्रुतिः, अस्या अर्थः सुमुकुणा आत्मा  
इष्टव्यः सुमुकुरात्मदर्शनसिद्धसाधनमिति यावत् । आत्मदर्शनोपायः

(१) अस्मल्लव्यादर्शपूर्तकायोरेकस्मिन् एकस्मिन् एकस्मिन् एकस्मिन् ।

टनद्वारा तस्यापि कृतिसाध्यत्वात् । दुःखसाधनसमवधानदशायां कृतौ सत्यां दुःखसाधननाशे सत्यग्रिभ-

क इत्याह, 'ओतत्य इत्यादि, तेनार्थक्रमेण ग्रन्थक्रमस्यको भवति अग्निहोत्रं जुहोति अवागुं पचतौत्यादिवत् तथाच अवण-मनन-निदिध्यासनानि आत्मसाचाल्कारजनकानौत्युकं भवति । अत एव श्रुतेख्यैवाकार इति भ्रमो न कर्त्तव्यः । 'समानेति, इदानीन्तन-दुःखध्वंसातिव्याप्तिवारणाय तादृशं विशेषणं, इदानीन्तनस्य तस्मानकालीनलात्, तावन्मात्रे च कृते इदानीन्तनसुक्तनरकादि-दुःखध्वंसस्यापि चरमदुःखप्रागभावसमानकाललात् अतो दुःखध्वंसमानाधिकरणलेन दुःखप्रागभावो विशेषितः । न चैवम-युपान्तदुःखध्वंसे अतिव्याप्तिः, स च दुःखध्वंसो भोगेन स च विगिष्टज्ञानवद्विशेषणज्ञानसापेच इतौष्टज्ञानकाल एव दुःखनाशात् भोगेन दुःखनाशेऽपि दुःखान्तरस्य विषयज्ञानादिविज्ञेनोपान्त्य-दुःखध्वंसानन्तरमेव चरमदुःखनिवृत्तेः । वस्तुतस्तु दुःखप्रागभावा-सहवृत्तिलं दुःखविशेषणं न ध्वंसविशेषणं अतो नातिव्याप्तिगङ्का अन्त्यप्रागभावसमानकाललादुपान्त्यस्येति असौ दुःखध्वंसो न प्रकृत-स्तस्यातौतादावभावेन विकल्पासम्भवादित्यवधेयं<sup>(१)</sup> ।

इति महामहोपाध्याय-सन्मिश्र-श्रौजयदेवविरचित ईश्वरानु-मानालोकः समाप्तः ।

(१) अस्मज्ज्ञव्यादर्शपुस्तकदये 'ननु नासौ पुरुषार्थः अतौतदुःखध्वंसस्य सिद्धत्वात्' इत्यादिमूलभागस्य व्याख्यानादर्शनात् समाप्तिसूचकवाक्य-दर्शनाच सुगमत्वेन तादृशमूलभागस्य व्याख्याप्रयासः आलोककृता न कृत इति वयं मन्यामन्ते अतस्तादृशमूलभागो व्याख्यारहित एवाच मानवतपत्रके सन्धिवेशित इति ।

समये प्रागभावस्वरूपमस्ति तेन विना नास्तीत्य-  
व्यय-व्यतिरेकयोस्तत्र सत्त्वात् । घटेऽपि कृतौ सत्या-  
मग्रिमक्षणे तत्सत्त्वं तया विना नेत्येव कृतिसाध्यत्वम्  
न तु प्रागसतेऽग्रिमक्षणे सत्त्वमुत्पत्तिः गौरवात् । कृतिं  
विना न यत्क्षरूपं तत्कृतिसाध्यं प्रागभावस्वरूपन्तु न  
तथेति चेत् । न । कृतिध्वंसेऽपि घटसत्त्वेनाग्रिमक्षण-  
इत्यावश्यकत्वात् । अत एव योगवत्क्षेमस्याप्यनाग-  
तानिष्टानुत्पादजनकस्य परौक्षकप्रवृत्तिविषयत्वमिति  
वश्यते निषेधापूर्वप्रस्तावे । ननु प्रायश्चित्तनाश्यपाप-  
जन्यदुःखस्य प्रागभावे यद्यस्ति तदा दुःखमाव-  
श्यकम् तस्य प्रतियोगिजनकत्वनियमात् नास्ति चेत्  
तर्हि तदभावादेव दुःखानुत्पाद इत्युभयथापि प्राय-  
श्चित्तमफलम्, तस्माद् दुःखसाधनध्वंभुखेन प्रागभा-  
वस्य साध्यतेति तत्रैव कृतिसाध्यत्वपर्यवसानाद् दुःख-  
साधनध्वंस एव पुरुषार्थी न तु दुःखानुत्पादार्थि-  
तयेति तत्र प्रागभावसत्त्वासत्त्वविचारो वायसदशन-  
विचारवत् । अथ तदापि प्रागभावस्यासत्त्वे तद-  
भावात् पापं न दुःखसाधनमिति तत्राशार्थं प्रवर्त्तेत  
तस्य सत्त्वे च पापमादायैव तस्य दुःखानुत्पादकत्व-  
नियमात् प्रायश्चित्ते सत्यपि गले पादिक्या पापा-

वस्थानमिति न ततः पापनाश इति चेत् । न । प्राग-  
 भावस्यासत्त्वेऽपि दुःखसाधनजातौयनाशस्य पुरुषार्थ-  
 त्वात् सत्त्वेऽपि पापान्तरमादायापि तस्य दुःखजनक-  
 त्वसम्भवात् । प्रायश्चित्तात्यापनाशः स्यादेवेति प्राग-  
 भावसत्त्वासत्त्वसन्देहेऽपि प्रायश्चित्तादौ प्रवृत्तिरप्रत्यू-  
 हैवेति । उच्यते । तत्र दुःखप्रागभावोऽस्येव तस्यैव  
 दुःखानुत्पादरूपत्वेन पुरुषार्थत्वात् । स च पापनाश-  
 द्वारा प्रायश्चित्तसाध्य इति प्रागभावसत्त्वेऽपि न नि-  
 ष्फलं प्रायश्चित्तम् । तेन प्रागभावेन दुःखमवश्यं  
 जननौयमिति चेत् सत्यम् किन्तु पापान्तरमासाद्य ।  
 न चैवं प्रायश्चित्तमफलम्, दुःखानुत्पादेन तस्य सफ-  
 लत्वात् । न च दुःखानुत्पादस्यापि दुःखानुत्पादान्तर-  
 मेव फलम् तच्च तत्र नास्तौत्यफलत्वम्, स्वरूपसत एव  
 तस्य पुरुषार्थत्वात् अनवस्थानाच्च । अतोऽनेन पापेन  
 दुःखं मे मा भूदिति विद्यमानपापनाशार्थ<sup>(१)</sup> प्राय-  
 श्चित्ते प्रवृत्तिः । एतेन चौर्णप्रायश्चित्ते दुःखप्रागभावो  
 नास्येव, अन्यथा तस्य प्रतियोगिनाश्यत्वेनानिर्माण-  
 प्रसङ्गात्, न च प्रायश्चित्तवैफल्यं, न वा भगवतो  
 दुःखमपकर्मापदेशकत्वेनानासत्वम्, तस्य पापध्वंसे-

(१) समानपापनाशार्थमिति क० ।

नैव सफलत्वात् प्रागभावानिश्चयेऽपि नरकसाधन-  
पापनिश्चयात् तन्नाशार्थं प्रवृत्तिरित्यपास्तम् । दुःख-  
साधनधंसस्य खतोऽपुरुषार्थत्वात् । पापान्तरेण त-  
त्प्रतियोगिजनने तन्नाशात् तस्मादुखं भे मा भूदित्यु-  
द्दिश्य तत्साधनधंसार्थं प्रवृत्तिरिति दुःखानुत्पाद एव  
पुरुषार्था न तु दुःखसाधनधंस इति स्थितम् । अपि  
च न तावद् दुःखमयसंसारवौजमिथ्याज्ञानस्य धंसो  
मुक्तिः तत्त्वज्ञानात् तन्नाशेऽपि शरीरधर्मादिसत्त्वद-  
शायां मुक्तिप्रसङ्गात् । नापि शरीरेन्द्रियवुद्यादि-तत्त्व-  
दानधर्मधर्मधंसः, अचौर्णप्रायश्चित्तकर्मणां भोगैक-  
नाश्यत्वेन तत्त्वज्ञानानाश्यत्वात् भोगद्वारा तन्नाशस्य  
चापुरुषार्थत्वादिति ।

अपरे तु दुःखात्यन्ताभावे मुक्तिः, यद्यपि पर-  
दुःखात्यन्ताभावः खतः सिद्ध एव खदुःखात्यन्ताभावः  
खात्मन्यसम्भवौ घटादावतिप्रसक्तोऽसाध्यश्च । तथापि  
दुःखसाधनधंस एव खवृत्तिदुःखात्यन्ताभावसम्बन्धः  
स च साध्य एव । न चैवमावश्यकत्वेन स एव मुक्तिः,  
तस्य खतोऽपुरुषार्थत्वेन दुःखाभावमुद्दिश्य तत्र प्रवृत्तेः  
“दुःखेनात्यन्तं विमुक्तश्चरतौत्यचात्यन्ताभावत्वेन मुक्ति-  
श्रवणाच्च । यद्यपि दुःखसाधनधंसो न पुरुषार्था-

इत्यन्ताभावश्च न साध्यस्तथापि विशिष्टस्य पुरुषार्थत्वं  
 विशेषणसाध्यत्वेन विशिष्टसाध्यत्वच्च । अहिकण्टका-  
 दिनाशस्यापि तत्तद्यक्तिसाध्यदुःखात्यन्ताभवमुहिष्य  
 तत्सम्बन्धत्वेनैव साध्यतेति । तन्न । अधर्मादिदुःखसा-  
 धनध्वंसस्य न मुक्तिनिर्वाहकत्वं इत्युक्तत्वात् । किञ्च  
 नानागतस्ववृत्तिदुःखस्यात्यन्ताभावसम्बन्धः साध्यः मु-  
 क्तस्यानागतस्ववृत्तिदुःखस्यानभ्युपगमात् अभ्युपगमे वा  
 अमुक्तत्वापातात् अत्यन्ताभावसम्बन्धविरोधाच्च । ना-  
 ष्युत्पन्नस्य स्ववृत्तिदुःखस्य, तदृष्टतेस्तत्त्वात्यन्ताभाव-  
 विरोधात् तदभावस्य स्वतःसिद्धत्वात् अतौतदुःखा-  
 भावस्यानुदेश्यत्वाच्च । नापि परकौयदुःखस्यात्यन्ता-  
 भावसम्बन्धः, तस्य स्वतःसिद्धत्वात् । अपि च दुःखसा-  
 धनध्वंसस्य नात्यन्ताभावसम्बन्धत्वे मानमस्ति । दुःख-  
 साधनध्वंसादावस्य दुःखस्यात्यन्ताभाव इति बुद्धि-व्यप-  
 हेश्चौ स्त इति चेत् । न । तस्य समानाधिकरणदुःखा-  
 समानकालदुःखाभावविषयत्वेनाष्युपपत्तौ अतिरिक्त-  
 सम्बन्धाविषयत्वात् । एतेन सर्वदुःखप्रागभावसंसर्गा-  
 भावो मुक्तिः घटादेश्च न मुक्तत्वम् दुःखसाधनध्वंस-  
 विशेषितैतद्योगिनो मुक्तपदार्थत्वात् तथैव व्यवहारात्  
 योग-रूढिभ्यां पञ्चजादिपदवाच्यत्ववदिति निरस्तम् ।

प्रागभावसंसर्गभावस्य स्वतोऽनुदेश्यत्वात् प्रत्युतात्य-  
न्ताभावस्यासाध्यत्वेन धंसरूपत्वेन तस्य दुःखरूपतया  
हेयत्वात् ।

प्राभाकरास्तु आत्यन्तिकदुःखप्रागभावो मुक्तिः ।  
न च तस्यानादित्वेन सिद्धत्वादपुरुषार्थत्वम्, कदा-  
चित् कृत्यनपेद्धत्वेऽपि प्रतियोगिजनकाधर्मनाशमुखेन  
तस्य कृतिसाध्यत्वात् कृत्यधीनतत्त्वज्ञनादधर्मनाशे  
सत्यग्रिमसमये दुःखप्रागभावस्वरूपमस्ति, तया विना  
अधर्मेण दुःखजननान्न तत्प्रागभावस्वरूपमस्तौति  
घटवत् कृतिसाध्यत्वात् । व्यवस्थापितच्च त्वया प्रा-  
गभावस्य कृतिसाध्यत्वमहिकण्टकादिनाशप्रायश्चित्त-  
ष्टेमार्थिप्रवृत्तिस्थले । न चैव युगपदधर्मधंस एव  
मुक्तिः प्रागभावस्यानादितया विवक्षितविवेकेन तचैव  
कृतिसाध्यत्वपर्यवसानादिति वाच्यम् । अधर्मधंसस्य  
स्वतोऽपुरुषार्थत्वात् । दुःखानुत्पादहेतुत्वेनैव तस्य  
प्रयोजनता वाच्या सा च कथमसाध्यत्वे प्रागभावस्य  
स्यादिति । अतएव “दुःख-जन्मेत्यादिसूचमपि<sup>(१)</sup> संग-  
च्छते । अन्यथा मिथ्याज्ञानाद्यनुत्पादानां दुःखानुत्पा-

(१) दुःख-जन्म-प्रवृत्ति-दोष-मिथ्याज्ञानानासुक्तरोत्तरापाये तदनन्त-  
रापायादपवर्ग इति न्यायसूत्रं ।

द्वाहेतुत्वेनासङ्गतं स्यादित्यास्थिष्ठतेति । तदतिस्थवौयः  
 तथा ह्यस्तु प्रागभावस्य साध्यत्वं तथापि तस्य प्रति-  
 योगिजनकत्वनियमानुकृतस्यापि दुःखोत्पादप्रसङ्गः ।  
 अधर्म-शरौरादिसहकारिविरहान्न दुःखोत्पाद इति  
 चेत्, तर्हुत्तरावधिविधुरत्वेनानादेरत्यन्नाभावत्वापत्तौ  
 प्रागभावत्वव्याकोपः । प्रतियोगिजनकनाश्यजातीय-  
 त्वेन तत्र प्रागभावव्यपदेशोवस्तुतोनित्य एव स इति  
 चेत् । न । नित्यत्वेनात्यन्ताभावरूपतया प्रागभावा-  
 न्यत्वेन नाश्यजातीयत्वाभावात् प्रतियोगिजनकनाश-  
 मुखेन तस्यासाध्यत्वाच्च । अपि च मुक्तेः प्रागभावस्य  
 समानाधिकरणं भावि दुःखं न प्रतियोगि तस्याभा-  
 वात् भावे वा अमुक्तत्वापातात् । नापि समानाधि-  
 करणमतीतं वर्त्तमानच्च, तत्प्रागभावस्य विनष्टत्वात् ।  
 नापि व्यधिकरणम्, अन्यवृत्तिदुःखस्यान्यचात्यन्ता-  
 भावेन प्रागभावाभावात् तस्य प्रतियोगिसमानदेश-  
 त्वात् । न च दुःखमाचं प्रतियोगि, स्वपरावृत्तेदुःख-  
 माचस्याप्रामाणिकत्वात् तस्यात्यन्तासतो नित्यनिवृत्त-  
 त्वेन तन्निवृत्तये प्रेक्षावत्प्रवृत्त्यनुपपत्तेः, अहिकण्ठका-  
 दिनाश-प्रायश्चित्तादिसाध्यदुःखप्रागभावस्य कलञ्ज-  
 भक्षणप्रागभावस्य च समानाधिकरणमेव भावि दुःखं

भक्षणच्च प्रतियोगि । ननु दुःखाभावो न पुरुषार्थः  
सुखस्यापि हानेः तु स्यायच्यत्वात् । न च बहुतरदुः-  
खानुविज्ञतया सुखस्यापि प्रेक्षावद्येयत्वम्, आवश्य-  
कत्वेन दुःखस्यैव हेयत्वात् सुखस्य निरुपधीच्छा-  
विधयत्वात् । अन्यथा दुःखाननुविज्ञतया तथात्वे  
पुरुषार्थत्वविरोधादिति चेत् । न । सुखमनुहिष्यापि  
दुःखभौरुणां दुःखहानार्थं प्रवृत्तिदर्शनात् दुःखा-  
आवस्य खत एव पुरुषार्थत्वात् । न हि दुःखाभाव-  
दशायां सुखमस्तौत्युहिष्य दुःखहानार्थं प्रवर्त्तते<sup>(१)</sup> ।  
वै परौत्यस्यापि सम्बोधे सुखस्याप्यपुरुषार्थत्वापत्तेः अतो  
दुःखाभावदशायां सुखं नास्तौति ज्ञानं न दुःखाभा-  
वार्थिप्रवृत्तिप्रतिवन्धकम् तस्माद्विवेकिनः सुखमाच-  
लिस्वेदो बहुतरदुःखानुविज्ञमपि सुखमुहिष्य शिरो  
मदीयं यदि याति यास्यतौति ज्ञत्वा<sup>(२)</sup> परदारादिषु  
प्रवर्त्तमाना वरं वृन्दावने रम्ये इत्यादिवदन्तो नाचा-  
धिकारिणः, ये च विवेकिनोऽस्मिन् संसारकान्तारे<sup>(३)</sup>  
कियन्ति दुःखदुर्दिनानि कियतौ सुखखद्योतिकेति कु-

(१) दुःखाभावार्थं प्रवर्त्तने इति ख० ।

(२) यदि याति यास्यतौति ज्ञात्वेति क० । यदि याति यात्विति पा० ।

(३) संसारापारकान्तारे इति ख० ।

पितफणिपणामण्डलच्छायाप्रतिममिदमिति<sup>(१)</sup> मन्य-  
मानाः सुखमपि हातुमिच्छन्ति तेऽत्राधिकारिणः ।  
न च खोगार्थिनामप्रदत्तौ पुरुषार्थता हौयते, कस्य-  
चिदप्रदत्तावपि चिकित्सादेः पुरुषार्थत्वात् । अथ,  
दुःखाभावोऽपि नावेद्यः पुरुषार्थतयेष्यते । न हि  
मूर्छाद्यवस्थार्थं प्रदत्तो दश्यते सुधीः ॥ पुरुषार्थत्वेन  
सुखवत् ज्ञायमानत्वनियमात् । न च मुक्तिज्ञानं सम्भ-  
वतीति चेत् । न हि दुःखाभावं जानौयामित्युद्दिश्य  
प्रदत्तिः, किन्तु दुखं मे मा भूदित्युद्दिश्येत्यतो दुःख-  
स्याभाव एव पुरुषार्थः तस्य ज्ञानच्च स्वकारणाधौनं,  
तु पुरुषार्थतोपयोगि, सुखौ स्यामित्युद्दिश्य प्रवर्त्तते,  
न तु सुखं जानौयामिति, सुखमेव तथा न तु तद-  
वगमः तस्यावश्यकत्वेनान्यथासिङ्गत्वात् गौरवाच्च ।  
किञ्च वहुतरदुःखजर्जरकलेवरा दुःखाभावमुद्दिश्य  
मरणेऽपि प्रवर्त्तमाना दश्यन्ते । न च मरणे तस्य ज्ञान-  
मस्ति, न ते विवेकिन इति चेत् । न । पुरुषार्थत्वे  
विवेकानुपयोगात् । किञ्च चरमदुःखानुभवेऽनागत-

(१) अत्रायं भावः यथा सन्तापसन्तासः कस्यित् पुरुषो वज्रमस्तकसर्प-  
फणाच्छायासु सन्तापणान्तिमिच्छति तदैवास्त्रिन् संसारे इतत्तेतो-  
ऽवामदुःखधारापरिजिहीर्यथा कान्ताजनभुजङ्गमवज्रतरमस्तकाय-  
मानपौनादिसङ्गमसुखी कामौति ।

दुःखधंसोऽपि विषयः, तथा चाग्रिमक्षणे तद्वंसस्त-  
द्विषयकच्च विनश्यद्वस्यं ज्ञानमस्तौति वर्तमानाप्य-  
चिरमनुभूयते । ज्ञानसमये मुक्तिलक्षणस्य सत्त्वात् न  
ज्ञानं मुक्तिविरोधि । प्रमाणन्तु<sup>(१)</sup>, दुःखत्वं देवदत्त-  
दुःखत्वं वा स्वाश्रयासमानकालौनधंसप्रतियोगि-  
द्वत्ति<sup>(२)</sup> कार्यमात्रवृत्तिधर्मत्वात्<sup>(३)</sup> सन्ततित्वादा एत-  
त्यदीपत्ववत्<sup>(४)</sup> । सन्ततित्वच्च नानाकालौनकार्य-  
मात्रवृत्तिधर्मत्वम्<sup>(५)</sup> । एवं सुखत्वादावपि साध्यन्तेन

(१) प्रमाणन्तु मुक्ताविति क० ।

(२) अत्र खपदं पक्षपदं ।

(३) निवानिवसाधारणगुणावादिकमादाय स्वाश्रयनिवारणासमानका-  
लौनधंसाप्रसिद्ध्या साध्याप्रसिद्धिवारणाय मात्रपदं ।

(४) एतद्वर्त्यवच्छिन्नविभिन्नकालोत्पत्तिखावत्तिवैजात्यविशेषवदित्यर्थः ।

(५) कार्यमात्रवृत्तिधर्मत्वमित्यच मात्रपदं द्रव्यत्वादौ व्यभिचारवारणाय ।  
न च धंसत्वे व्यभिचारः, कार्यपदेन भावकार्यविवक्षणात् । एतत्  
सर्वं महाप्रलयमङ्गीकृत्य उक्तं । अथ महाप्रलये मानाभावस्तथाच  
कार्यमात्रवृत्तित्वस्य घटत्वादावपि सत्त्वेन तत्र च निरुक्तसाध्यविर-  
हात् व्यभिचारः अतस्तदगङ्गीकारपदेऽपि हेत्वन्तरमाह, सन्तति-  
त्वादेति, नानाकालौनकार्यमात्रवृत्तिधर्मत्वद्व एककालौनकार्यद्वया-  
वृत्तित्वे सति कार्यमात्रवृत्तिलं, अत्र कल्पेऽपि घटत्वादौ पूर्वोक्त-  
व्यभिचारतादवस्थावारणाय सत्यन्तं, खरूपासिद्धिवारणाय एक-  
कालौनेति, गगन-घटवृत्तिद्वित्वे व्यभिचारवारणाय विशेषदत्ते  
मात्रपदं । एतत्कल्पे देवदत्तदुःखत्वमेव पक्षः, दुःखत्वमात्रस्य  
पक्षत्वे तु तत्र हेतुघटकसत्यन्तदत्तविरहात् खरूपासिद्धिः, स्वाश्र-  
यासमानकालौनधंसाप्रसिद्धिस्य महाप्रलयानङ्गीकारपदं एवैतत्-  
कल्पानुसरणादिति ध्येयं ।

सकलोच्चेदै मोक्षः । न चाप्रयोजकत्वम्, सन्तत्युच्छेदै  
मूलोच्छेदस्य प्रयोजकत्वात् । प्रवृत्ते च मिथ्याज्ञानस्य  
संसारमूलस्य श्रवणादिकमेणोत्पन्नतत्त्वज्ञानात् नि-  
दृत्तिः सम्भवत्येव, “आत्मा ज्ञातव्यो न स पुनरावर्त्तते”  
इति श्रुतिश्च प्रमाणम् । रात्रिसत्त्वायेनार्थवादेष्ट-  
नौतापुनरावृत्तेः<sup>(१)</sup> अधिकारिविशेषणत्वात्<sup>(२)</sup>, ‘सः’  
आत्मज्ञः, ‘न पुनरावर्त्तते’ न पुनः शरीरो भवतौ-  
त्यर्थः । “आत्मा वा अरे श्रोतव्यो मन्त्रव्यो निहित्या-  
सितव्यः साक्षात्कर्तव्यः” इत्युपक्रम्य “हुःखेनात्यन्तं  
विमुक्तश्चरति” इति श्रुतिश्च मानम् ।

आचार्यास्तु । “अशरीरं वावसन्तं प्रियाप्रिये न  
स्युशतः” इति श्रुतिस्तत्र प्रमाणम् वावसन्तमिति  
यड़लुकि । तेन संसारितादशायां शूणमात्रमशरीर-  
त्वेन नान्यथासिद्धिः । ननु द्वन्द्वखरसेन<sup>(३)</sup> मिलित-

(१) तथाच यथा हि रात्रिशब्दवाचानां “ज्योतिर्गैरित्यादिवाक्योत्पन्न-  
कर्मणां फलजिज्ञासायां अव्यन्ताश्रुतखर्गादिकल्पने गौरवात् विश्व-  
जिज्ञायापवादेन “प्रतिविष्टन्तीह वा य एता रात्रीरूपयन्ति”  
इत्यर्थवादश्रुतौ प्रतिष्ठैव फलमिति सिद्धान्तिं तथाचापि आर्थ-  
वादिकापुनरावृत्तरेव फलत्वमिति भावः ।

(२) अधिकारिनियमादिति ख० ।

(३) ‘द्वन्द्वखरसेन’ प्रियच्च अप्रियच्च प्रियाप्रिये इति द्वन्द्वखरसेनेवर्थः ।

सुख-दुःखोभयनिषेधः प्रतीयते स तु नित्यवत्त्वात्-  
एव एकैकनिषेधे च वाक्यभेदापत्तिः । न च मुक्तौ  
ग्रमाणमिति चेत् । न । द्वित्वेनैकेन रूपेणोपस्थि-  
तयोः प्रत्येकं निषेधान्वयैऽपि<sup>(१)</sup> वाक्यभेदाभावात्  
ध्व-खदिरौ छिन्नौत्थिच प्रत्येकं छिदान्वय इव । न  
हि तत्र मिलितच्छिदा अपि च न प्रियाप्रियरूपं  
किञ्चिद्दत्तौति, मिलितनिषेधेऽप्येकैकान्वये प्रत्येका-  
भावे वा भवेत् तचैकान्वयस्याशरौरे अयोग्यत्वात्  
प्रत्येकाभाव एव पर्यवस्थति, अत एव सर्वमुक्तिरपि  
सर्वदुःखसन्ततिपश्चैकरणे तत्सिद्धेः अन्यथा मुक्ति-  
रपि न स्यात् तचैव अभिचारात्<sup>(२)</sup> । यदि चोषरात्मान-  
एव केचित् तदा तच्छङ्कया भोक्षार्थं न कश्चित् प्रव-  
र्त्तेत् । शम-दम-भोगानभिष्ठानादिमुक्तिचिह्नेन<sup>(३)</sup> श्रुति-  
सिद्धेन सन्देहनिष्ठत्तिरिति चेत् । न । संसारित्वेन  
मुक्तियोग्यत्वात् न तु तदिष्ठेषणशमादिमत्त्वेन सा-  
भान्धे बाधके सत्येव योग्यताया विशेषनिष्ठत्वात् ।

किञ्च शमादयः श्रुतौ सहकारितया बोधिताः न

(१) निषेधावग्मेऽपौति ख० ।

(२) अत्रैव अभिचारादिति ख० ।

(३) 'भोगानभिष्ठः' भोगेषु अनासक्तिरित्यर्थः ।

तु योग्यतया तच्चेऽपि संसारित्वेन तेऽपि साधनीयाः  
 शमादिकमपि हि कार्यं तच्चापि संसारित्वेनैव योग्यता  
 सामान्ये बाधकाभावात् । न च नित्यसुखाभिव्यक्ति-  
 मुक्तिः, सा हि न नित्या मुक्त-संसारिणोरविशेषप्रस-  
 ज्ञात्<sup>(१)</sup> । नोत्याद्या, तद्वेतुशरौराद्यभावात्, ज्ञानमात्रे  
 सुखमात्रे वा तद्वेतुत्वावधारणात् । न च संसारि-  
 दशायां तद्वेतुः, सामान्ये बाधकाभावात् । अत एव  
 स्वर्गादौ शरौरकल्पना । किञ्च तज्जनकं<sup>(२)</sup> न ताव-  
 दात्म-मनोयोगः, तस्यादृष्टादिनिरपेक्षस्याज्जनकत्वात् ।  
 विषयमात्रापेक्षणे तु संसारिदशायामपि तदभिव्यक्ति-  
 प्रसङ्गः । नापि योगजो धर्मः सहकारी, तस्योत्पत्त्व-  
 भावत्वेन विनाशित्वेऽपवर्गनिवृत्यापत्तेः । न च तज्ज-  
 न्याभिव्यक्तिरनन्ता, तस्या अप्यत एव नाशात् । अथ  
 तत्त्वज्ञानात्सवासनमिद्याज्ञाननाशे द्वाषाभावेन प्रवृ-  
 त्याद्यभावाद्वर्धमाधर्मयोरनुत्पादे प्रचीनधर्माधर्मस्त्व-  
 यादुःखसाधनशरौरादिनाश एव तद्वेतुरतएव तस्या-  
 नन्येनाभिव्यक्तिप्रवाहोऽप्यनन्त इति चेत् । न । शरौरं  
 विना तदनुत्पत्तेः तस्य तद्वेतुत्वे मानाभावाच्च । न च

(१) अविशेषापातादिति ख० ।

(२) किं वा तज्जनकमिति ख० ।

मेष्टार्थिप्रदत्तिरेव तत्र मानम्, दुःखहानार्थितयापि  
तदुत्पन्नः । न च नित्ये सुखे मानमस्ति । “नित्यं  
विज्ञानमानन्दं ब्रह्म” “आनन्दं ब्रह्मणो रूपं तत्र मोक्षे  
प्रतिष्ठितं” इत्यादिश्रुतिर्मानमिति चेत् । न । उपज-  
ननापायवतेऽर्जान-सुखयोरहं जानाम्यहं सुखीति  
भिन्नत्वेनानुभूयमानयोर्ब्रह्माभेदवोधने प्रत्यक्षबाधात् ।  
अथ सुखस्य ब्रह्माभेदवोधनादैवायोग्यतया अनित्यं  
सुखं विज्ञाय वाक्यार्थत्वेन नित्यसुखसिद्धिः स्वर्गवत्  
न तु नित्ये सुखे सिद्धे तदभेदवोधनं येनान्योन्या-  
अथः । यदा नित्यं सुखं वोधयित्वा तदभिन्नं ब्रह्म  
बोध्यते । न च वाक्यभेदः, वाक्यैकवाक्यत्वादिति  
चेत् । न । आत्मनोऽनुभूयमानत्वेन तदभिन्नस्य  
नित्यसुखस्थाप्यनुभवप्रसङ्गात् सुखमात्रस्य स्वगोचर-  
साक्षात्कारजनकत्वनियमात् तदनुभवे वा आत्मनो-  
ऽपि अनुभवो न स्यात् । अथात्मभिन्नं नित्यसुख-  
मनुभूयत एव सुखत्वं तत्र नानुभूयत-इति चेत्, न,  
सुखानुभवसामग्रा एव सुखत्वानुभावकत्वात् तस्मादा-  
नन्दं ब्रह्मेति मत्वर्थौ याच्च प्रत्ययान्तत्वेनानन्दवच्चं बोध्यं  
तेनाभेदः, अन्यथा नपुंसकलिङ्गत्वानुपपत्तेः ।

एतेन ब्रह्मादैततत्त्वसाक्षात्कारादविद्यानिवृत्तौ वि-

ज्ञानसुखात्मकः केवल आत्मा अपवर्गे वर्तत इति वेदान्तमतमपास्तम् । स्वप्रकाशसुखात्मकब्रह्मणो नित्यत्वेन मुक्ति-संसारिणोरविशेषप्रसङ्गात् पुरुषप्रयत्नं विना तस्य सत्त्वादपुरुषार्थत्वात् । अविद्यानिवृत्तिः प्रयत्नसाधेति चेत्, अविद्या यदि मिथ्याज्ञानं, अर्थान्तरं वा, उभयथापि सुख-दुःखाभाव-तत्साधनेतरत्वेन तन्निवृत्तेरपुरुषार्थत्वात् ।

चिदगिणस्तु आनन्दमयपरमात्मनि जीवात्मलयो मोक्षः, लयश्च लिङ्गशरौरापगमः, लिङ्गशरौरच्च एकादशेन्द्रियाणि पञ्चमहाभूतानि खक्षमाचया सम्भूयावस्थितानि जीवात्मनि सुख-दुःखावच्छेदकानौत्याहुः । तत्र । शरौरध्वंसस्य स्वतो दुःखसाधनाभावतया अपुरुषार्थत्वात् । न चापाधिशरौरनाशे चापाधिकजीवनाशे लयः, स्वनाशस्यापुरुषार्थत्वात्, ब्रह्मणो नित्यत्वेन तदभिन्नस्य नाशानुपपत्तेः भेदाभेदस्य च विरोधेनाभावात् । नाप्यनुपश्चवा चित्तसन्ततिरपवर्गः, आवश्यकत्वेनानुपश्चवस्य दुःखाभावस्य पुरुषार्थत्वेन चित्तसन्ततेरपुरुषार्थत्वात् शरौरादिकारणं विना चित्तसन्ततेरनुत्पादात् । न हि चित्तमाचं तत्सामग्री, शरौरादिवैयर्थ्यापत्तेः । नापि दुःखहेतुत्वेनात्मनो ह्वानमेव मुक्तिः,

सुख-दुःखाभावेतरत्वेनापुरुषार्थत्वात् ज्ञानरूपात्महा-  
नस्यायत्वसिद्धेः अतिरिक्तहानस्याशक्यत्वात् ।

यत्तु योगद्विसाध्यनिरतिशयानन्दमयौं जीवन्मुक्ति-  
मुहिष्य प्रवृत्तेः कारणवशादात्यन्तिकदुःखाभावरूपां  
मुक्तिमासाद्यतौति मतम् । तत्र । परममुक्तेरपुरु-  
षार्थत्वापत्तेः विरक्तस्य मोक्षेऽधिकारात् सुखोदेशेना-  
प्रवृत्तेश्च । मोक्षे च सर्वाश्रमाणामधिकारः आश्रम-  
चतुष्टयमुपक्रम्य “स ब्रह्मसंस्थोऽमृतत्वमेति” इति श्रुतेः,  
सङ्गोचे कारणाभावात् । आकाङ्क्षाया अविशेषेणान-  
न्तर्यस्याप्रयोजकत्वात् । कथं तर्हि “मोक्षाश्रमश्चतुर्थो  
वै यो भिक्षाः परिकीर्तिः” इति प्रव्रज्यां मोक्षाश्रम-  
माहुः, गृहस्थस्य च पुच्छ-दारादिसङ्गो दुर्वार इत्य-  
साधारण्येन तथोपदेशात् तत्त्वज्ञाननिष्ठो गृहस्थोऽपि  
मुच्यत इत्यागमाच्च । एवं स्थिते मोक्षमुपक्रम्य “आत्मा  
वा अरे श्रोतव्यो मन्तव्यो निदिध्यासितव्यः साक्षा-  
त्कर्तव्यः” इति श्रुतिः, श्रुतिभ्यः शरीरादिभिन्नं  
आत्मानमवधार्य शास्त्रेण पदार्थान् विविच्य तद्वेष-  
धितोपपत्तिभिस्तस्य स्थिरौकरणरूपं मननं विदधाति ।  
न च शब्दोपपत्तिजन्यतत्त्वज्ञानात् साक्षात्कारिसवा-  
सनमिथ्याज्ञाननिवृत्तिः, दिङ्गोहादौ तथानुपलब्धेः<sup>(१)</sup> ।

(१) तथानुपपत्तिरिति ख० ।

अतः श्रुति-स्मृत्युपदिष्टयोगविधिना<sup>(१)</sup> चिरनिरन्तरा-  
दरसेवितनिदिध्यासनजन्ययोगजधर्मादात्मतत्त्वसाक्षा-  
त्कारं संसारवीजसवासनमिथ्याज्ञाननिहननसमर्थं<sup>(२)</sup>  
आसाद्य देषाभावात्प्रवृत्त्यादेरभावे अनागतधर्मानु-  
त्पादेनानादिभवसञ्चितकर्मणां भोगेन स्मृत्यादपवृज्यते ।  
उपदेशमाच्चरीरभिन्नात्मावगमेऽप्यन्यपरत्वशङ्कया  
सङ्कर्त्त्वकस्य<sup>(३)</sup> नाश्रज्ञामलक्षालनमिति मननमाव-  
श्यकम् । तथाच मन्त्रव्यश्चोपपत्तिभिरिति श्रुतिरेवो-  
पपत्तिवोधकस्य शास्त्रस्यापवर्गहेतुत्वं वोधयति, मन-  
नस्य तदेकसाध्यत्वात् । एवच्च शम-दम-ब्रह्मचर्याद्यु-  
पदंहितयावन्नित्य-नैमित्तिक-सञ्च्योपासनादिकर्मसहि-  
तात् तत्त्वज्ञानान्मुक्तिः । स्यादेतत् ज्ञान-कर्मणोर्न  
समप्राधान्येन समुच्चयः कर्मणां स्ववाक्यात् फलान्तरा-  
र्थत्वेन श्रुतत्वान्मोक्षार्थकल्पनाविरोधात् तत्त्वज्ञानस्य  
कर्मनैरपेक्षेण मुक्तिहेतुत्वप्रतीतेश्च । नाज्ञाज्ञिभावेन,  
तथा हि न कर्म सन्निपत्योपकारकम्, तत्त्वज्ञान-  
शरीरानिर्वाहकत्वात् । नापि प्रयाजादिवदारादुप-

(१) श्रुति स्मृत्युपदिष्टविधिनेति ख० ।

(२) संसारवीजसवासनमिथ्याज्ञानोन्मूलनसमर्थमिति ख० ।

(३) अस्थिरस्येवर्थः ।

कारकम्, स्ववाक्यतएव कर्मणां प्रयोजनलाभेन फल-  
वत्सन्निधावफलत्वाभावात् उपपत्तिविरुद्धश्च ज्ञान-  
कर्मसमुच्चयः काम्य-निषिद्धयोरभावात्<sup>(१)</sup> । नाप्यसङ्क-  
लिपतफलवत्काम्यकर्मसमुच्चयः, चतुर्थाश्रमविधिविरो-  
धात् । अत एव न यावन्नित्य-नैमित्तिकसमुच्चयोऽपि ।  
नापि यत्याश्रमविहितेन कर्मणा, तत्त्वज्ञाने सति  
गृहस्थस्यापि मुक्तेः ।

“न्यायागतधनस्तत्त्वज्ञाननिष्ठोऽतिथिप्रियः ।

आद्विष्टसत्यवादी च गृहस्थोऽपि विमुच्यते” ॥

इति स्मृतेः । न चाननुगतमपि साधनं, स्वर्गवदप-  
वर्गे प्रकारभेदाभावात् । न चापवर्गार्थिकर्त्तव्यतया  
कर्माणि विहितानि येन तत्समुच्चयः स्यात् । तस्मात्  
“सत्त्वस्य सर्वकर्माणौति स्मृतेः सर्वकर्मसत्त्वासो ज्ञान-  
माचाच्च भेद्य इति । मैवम् । स्व-स्वाश्रमविहितेन  
कर्मणा ज्ञानस्य समप्राधान्येन समुच्चयात् ज्ञान-कर्मणो-  
त्तुत्यत्वेन मुक्त्यर्थत्वाभिधानात् । तथाच श्रीभग-  
वज्ञीता ।

“स्वे स्वे कर्मण्यभिरतः संसिद्धिं लभते नरः ।

स्वकर्मणा तमभ्यर्थं सिद्धिं विन्दति मानवः” ॥

(१) काम्य-निषिद्धयोस्त्यागादिति ख० ।

श्रीविष्णुपुराणे ।

“तस्मात्त्वाप्तये यत्रः कर्तव्यः पण्डितैर्नरैः ।

तत्प्राप्तिहेतुर्विज्ञानं कर्म चेत्कं महामते” ॥

हारौतः ।

“उभाभ्यामेव पश्चाभ्यां यथा खे पश्चिणां गतिः ।

तथैव ज्ञान-कर्मभ्यां प्राप्यते ब्रह्म शाश्वतम्” ॥

श्रुतिश्च, “सत्येन लभ्यस्तपसा ह्येष आत्मा सम्यग्-  
ज्ञानेन ब्रह्मचर्येण च” इति एतन्मूलकमेव,

“परिज्ञानाद्वैनमुक्तिरेतदालस्यलक्षणम् ।

कायङ्गेशभयाद्वैव कर्म नेच्छन्यपण्डिताः” ।

“ज्ञानं प्रधानं न तु कर्महौनं

कर्म प्रधानं न तु बुद्धिहौनम् ।

तस्माद्वयोरेव भवेत्प्रसिद्धि-

र्न ह्येकपक्षो विहगः प्रयाति” ॥

न च फलान्तरार्थत्वेन श्रुतस्य कर्मणः फलान्तरा-  
र्थत्वमनुपपन्नम्, तथा वाक्यस्वरसात् ज्ञानतुल्यताप्र-  
तीतेः । तत्तत् फलजनकत्वेऽपि हि कर्मणां शब्द एव  
मानम्, एवमन्यचापि । भवतु वा आरादुपकारितया  
अङ्गाङ्गिभावेन समुच्चयः, स प्रयाजादिवदपूर्वद्वारैव ।  
यत्तु जडभरतोपाख्याने ।

“न पपाठ गुरुप्रोक्तां कृतेऽपनयनः श्रुतिम् ।

न ददर्श च कर्माणि शास्त्राणि जगृहे न च” इति ॥

तद्योगिग्रन्थर्मसङ्गत्यागार्थं जातिस्मरत्वेन न शिक्षितानौत्येवंपरं वा । तदुक्तं । “जज्ञे जातिस्मरो द्विजः सर्वविज्ञानसम्पन्नः सर्वशास्त्रार्थतत्त्ववित्” इति<sup>(१)</sup> ।

अच केचित् । अनुत्पन्नतत्त्वज्ञानस्य ज्ञानार्थिनस्तत्-प्रतिबन्धकाधर्मनिष्ठनिदारा प्रायश्चित्तवदारादुपकारकं कर्म सन्निपन्थोपकारकन्तु तत्त्वज्ञानम् । उत्पन्नतत्त्वज्ञानस्य तु अन्तरालव्यवष्टेः कारोरीसमाप्तिवदारव्याश्रमपरिपालनं लोकसंग्रहार्थम् । यद्यपि लोकसंग्रहो न प्रयोजनम् सुख-दुःखाभाव-तत्साधनेतरत्वात्, तथाप्यकरणे लौकिकानां विगानान्निन्द्यत्वेन यज्ञानं तत्परिहारार्थं तत्कर्मसाध्यदुःखोत्पादनेनाधर्मस्त्रयार्थच्चेति । तन्न । तत्त्वज्ञानं प्रत्यज्ञत्वपक्षे कर्मणां ह्यपूर्वद्वारा जनकत्वं दुरितध्वंसकल्पनातो लघुत्वात् तस्मात् यानि कर्माणि उपनौतमाचकर्तव्यत्वेन विहितानि सन्धोपासनादीनि तानि मेक्षार्थिभिरप्यवश्यं कर्तव्यानि तत्परित्यागस्य प्रत्यवायहेतुत्वेनाशास्त्रौय-

(१) तद्योगिग्रन्थर्मत्वेन सङ्गत्यागार्थं जातिस्मरत्वेन वा न शर्क्षितानोत्येवंपरत्वा, तदुक्तं, जज्ञे जातिस्मरो द्विज इतीति ख० ।

त्वात् सङ्कोचे मानाभावात् निषिद्धानि काम्यानि च  
बन्धहेतुत्वान्मुक्तिपरिपन्थीनौति त्यज्यन्ते । धनमूलानि  
च धनत्यागादैव त्यज्यन्ते । सोऽयं “सन्ध्यस्य सर्वकर्मा-  
णीत्यस्यार्थः, अयमेव हि सन्ध्यासपदार्थः, तथाच  
श्रीभगवन्नीता ।

“काम्यानां कर्मणां न्यासं सन्ध्यासं कवयोविदुः ।

नियतस्य तु सन्ध्यासः कर्मणो नोपपद्यते ।

मोहात्तस्य परित्यागस्तामसः परिकौर्त्तिः” ॥

तत्त्वज्ञानं धर्मद्वारा मुक्तिसाधनं विहितत्वेन धर्म-  
जनकत्वादिति धर्मस्यैव प्राधान्यम् । स च धर्मो मुक्त्यैव  
फलेन नाश्यत इति केचित् । तत्र । मिथ्याज्ञान-  
निवृत्या दृष्ट्वारेणीवोपपत्तावदृष्टकल्पनानवकाशात् ।  
अन्यथा भेषजादिष्पिति तथा स्यात् । एवच्च तत्त्वैव  
विहितत्वस्य व्यभिचारः ।

अत्र वदन्ति । संसारकारणोच्चेदक्रमेण कार्योच्चे-  
दान्मोक्षः, एवच्च तत्त्वज्ञानमाचादैव मिथ्याज्ञानोच्चे-  
दादपवर्गः तत्र न तस्य कर्मसङ्हकारित्वम् मिथ्या-  
ज्ञानोन्मूलने कर्मविनाशकतस्यैव तस्य दिङ्गोहादौ हेतु-  
त्वावधारणात् कर्मणामपवर्गहेतुताश्रुतिश्च तत्त्वज्ञान-  
द्वाराप्युपपद्यते साक्षात्तस्याश्रतेः । तत्त्वज्ञानवतश्चाधि-

कारे निव्याकरणेऽपि हैषाभावेन प्रत्यवायाभावोप-  
पत्तेः । अन्यथा भोगार्थं विहित-निधिद्वाचरणेन  
धर्माधर्मोत्पत्तौ मोक्षाभावप्रसङ्गः । ननु तत्त्वीर्थ-  
महादान-स्नान-काशीमरणादिकर्मणां तत्त्वज्ञाननैरपे-  
ष्येण मुक्तिहेतुत्वं श्रूयते तत्कथं तत्त्वज्ञानमेव तद्वेतुः ।  
न च तेषां तत्त्वज्ञानमेव व्यापारः, अनुपदं तत्त्वज्ञा-  
नानुत्पादाद्वद्वद्वारा तद्वेतुत्वं वाच्यम् तथा चापवर्ग-  
कारणमेवाद्युं कल्पयतां लाघवात् । न च तत्त्वज्ञान-  
प्रतिबन्धकाधर्मनाश एव तेषां व्यापारः, प्रतिबन्धक-  
दुरितव्यं सतोऽपूर्वस्य लघुत्वात् । अथ तत्त्वकर्मणाभ-  
ननुगमात् कथं मुक्तिरनुगता दुःखध्वंसे प्रकाराभावा-  
दिति<sup>(१)</sup> चेत् । न । गुणनाशे समवाय्यसमवायिनाश-

(१) अभावरूपे दुःखध्वंसे वैजाच्यकल्पनस्यासमवादिवर्धः । न च प्रति-  
योगिनि दुःखे जातिविशेषान् कल्पयित्वा तदवच्छिन्नप्रतियोगिनां  
खाश्रयप्रतियोगिकत्वसम्बन्धेन जातिविशेषाणामेव वा जन्यतावच्छेद-  
कत्वस्त्रीकारेण व्यभिचारवारणं सम्भवतीति वाच्यं । गोवधजन्यता-  
वच्छेदकजात्या साङ्कर्येण तादृशजातिकल्पनाया असम्भवात् । न च  
गोवधजन्यदुःखानां सध्ये यानि प्रायस्वित्तनाश्यानि तन्मात्रवृत्ति-  
र्जातिरेका यानि तत्त्वज्ञाननाश्यानि तन्मात्रवृत्तिर्जातिरेकेति न  
साङ्कर्यमिति वाच्यं । तासां नानात्मं तत्त्वज्ञानादिनाश्यतावच्छेदक-  
जातीनां वा नानात्मं इवत्र विनिगमकस्य दुर्लभत्वात् ।

विरोधिगुणानां नाशकत्वनियमात्<sup>(१)</sup> । तत्त्वाश्विशेषे  
 तु तत्त्वेतुरिति चेत्, तर्हि तत्त्वःखधंसे तत्त्वलम्बणा-  
 मपि तथात्वमस्तु, तवापि तत्त्वज्ञाने तत्त्वतिबन्धक-  
 दुरितधंसे चाननुगतानामेव तत्त्वलम्बनां जनकत्वम्  
 सुमुक्षुमुहिश्य विहितत्वं वानुगतमस्तौति चेत् । न ।  
 ज्ञान-कर्मणोर्निरपेक्षकारणताश्रवणात् ब्रौहि-यवव-  
 द्विकल्प एव । निरपेक्षैकसाधनावरुद्धेऽपरसाधनावरुद्धे-  
 ऽपरसाधनान्वयो न विकल्पमन्तरेण सम्भवति आका-  
 ङ्गाविरहादिति व्यायात्<sup>(२)</sup> । साहित्यबोधकं विनैकं  
 प्रत्यनेकस्य हेतुता यत्र शब्देन बोध्यते तत्र विकल्पेना-  
 न्वयो यथा ब्रौहि-यवयोरिति व्युत्पत्तेर्वा । वस्तुतस्तु<sup>(३)</sup>  
 दृढभूमिसवासनमिथ्याज्ञानेन्मूलनं विना न मोक्ष-

(१) नाशकत्वदर्शनादिति ख० ।

(२) आकाङ्क्षाविरहादिनियमादिति ख० ।

(३) वेदवोधितवैकल्पिकहेतुवास्थले समुचितेभ्यो न फलसिद्धिः सम्ब-  
 लितब्रौहि-यवाभ्यामेकयागाननुष्ठानादिति दण्डारणि-मणिवत् ज्ञान-  
 कर्मणां हेतुले तत्स्वलने मोक्षाभावप्रसङ्गः । नापि ज्ञान-कर्मणां  
 समुचितानां मोक्षहेतुता सम्भवति, तत्त्वज्ञानोपाये योगाभ्यासादौ  
 द्वावसाध्यताज्ञाने मोक्षहेतुकाशीमरणादितत्त्वलम्बसु प्रवृत्त्यनुप-  
 पत्तेः मधुरा-काशीमरणानां सम्बलनासम्भवाच इत्यखरसादाह,  
 वस्तुतस्त्विति ।

इत्युभयसिद्धम्, तावश्मिद्याज्ञाननाशे चान्वय-व्यतिरेकाभ्यां तत्त्वज्ञानकारणमवधारितमतो न तेन विनास इति तत्रापि तत्त्वज्ञानमावश्यकम् । यद्यपि मिथ्याज्ञाननाशे विरोधिगुणस्यैव हेतुत्वम्, तथापि मिथ्याज्ञानप्रागभावासहवृत्तिमिथ्याज्ञानधंसस्य तदेकसाध्यत्वम् । “आत्मा ज्ञातव्यो न स पुनरावर्त्तते” इति श्रूतेभर्माक्षं प्रति तत्त्वज्ञानस्य हेतुत्वावधारणाच्च “तमेव विदित्वाऽतिष्ठत्युभेति नान्यः पन्था विद्यतेऽयनाय” इति श्रुत्या तत्त्वज्ञानं विना न भेद्यः किन्तु तस्मिन्सत्येवेति प्रतिपादनाच्च । अन्यथा स्वर्गादौ न शरौरादयः कल्पेण न् । कर्मणां तत्त्वज्ञानद्वारापि मुक्तिजनकत्वसम्भवात् प्रमाणवतो गौरवच्च न देषाय । कर्मणां तत्त्वज्ञानविशेष एव जनकत्वं अतो न तत्राननुगमेदेषाय । वाराणसौमरणस्य तत्त्वज्ञानफलकत्वमागमादेवावगम्यते । तत्त्वज्ञानाददत्तफलान्येव कर्माणि प्रायश्चित्तादिव विनश्यन्ति अनन्यथासिद्धशब्दबलात् । न च प्रायश्चित्तस्य दुरितोत्पत्तिनिमित्तकत्वं, पापनाशफलश्रवणात् । अत एव न ब्रह्महत्यादौनां प्रायश्चित्तदुःखमेव फलम्, नरकफलश्रुतिविरोधात् प्रायश्चित्तविधिवैयर्थ्याच्च, दुःखैकफलत्वेन तत्राप्रवृत्ततः । नापि

कर्मान्तराधिकार एव फलम्, महापातकातिरिक्ते-  
अनधिकाराभावात् अन्यथा यत्किञ्चित्पापवतोऽक्षत-  
प्रायश्चित्तत्वेनानधिकारापत्तेः । प्राणान्तिके तदभा-  
वाच्च । श्रूयते हि ।

“भिद्यते हृदयबन्धिञ्छद्यन्ते सर्वसंशयाः<sup>(१)</sup> ।

श्रीयन्ते चास्य कर्माणि तस्मिन्दृष्टे परात्मनि” ॥

स्मृतिश्च ।

“ज्ञानाग्निः सर्वकर्माणि भस्मसात् कुरुतेऽजुन्” इति ।

“नाभुक्तं श्रीयते कर्मेत्यत्र च प्रायश्चित्तादिस्मृतिः  
सङ्कोचस्यावश्यकत्वेन शब्दबोधितनाशकानाश्यकर्म-  
परत्वं लाघवात् न तु तत्तदन्यकर्मपरत्वं गौरवात्  
पाप-पुण्यक्षयहेतूनां वहुतरत्वात् । ज्ञानस्य नाशकत्वं  
शब्दबोधमित्युक्तम् । अथ भस्मसात्पदस्य लाक्षणिक-  
त्वेन यथा वह्नेः परम्परया भस्म तथा ज्ञानात्कर्मक्षय-  
इत्यर्थः । तथाच “नाभुक्तं श्रीयते कर्मेति स्मृतिरुत्सर्ग-  
तोभागेनैव क्षयमाह, अनन्यथासिद्धप्रायश्चित्तविधिना  
सा बाध्यते, ज्ञाननाश्यत्वच्च<sup>(२)</sup> भोगदारापि सम्भवतौ-  
त्यबाधे सम्भवति बाधकल्पना नेति चेत् । न । कर्मणा

(१) क्षिद्यते कर्मवन्धनमिति ख० ।

(२) ज्ञानस्य नाशकत्वेति ख० ।

भोगनाश्यत्वे ज्ञानस्यानाशकत्वात् । न हि भोगस्तस्य-  
ज्ञानव्यापारः, तथाऽश्रवणात् तेन विनापि कर्मण-  
रव तदुपपत्तेश्च । कर्मणो भोगनाश्यत्वे तत्त्वज्ञाना-  
नुपथ्योगात् ।

यत्तु “नाभुक्तमिति सूतिविरोधेन स्त्रीयन्तडत्यादि-  
श्रुतेरन्यथा वर्णनम् । तत्र । स्मृतेः प्रत्यक्षवेदबाधित-  
त्वेन विरुद्धार्थकवेदाननुभापकत्वात् । वामदेव सैभ-  
रिप्रश्टतीनां कायव्यूहश्रवणात्तत्त्वज्ञानेन कायव्यूह-  
मुत्पाद्य भोगदारा कर्मक्षय इति चेत् । न । तपः-  
प्रभावादेव तत्त्वज्ञानानुत्पादेऽपि कायव्यूहसम्भवात् ।  
भोगजननार्थच्च कर्मभिरवश्यं तत्तत्कायनिध्यादन-  
मिति न तत्र तत्त्वज्ञानोपयोगः, वैगप्यच्च कायानां  
तज्जनककर्मस्वभावात् तपःस्वभावादा<sup>(१)</sup> । न च ज्ञानं  
भोगदारा कर्मनाशकं इत्युक्तम् । एतेनागमयोः पर-  
स्परविरोधात् अनिर्णये विमतिपदं कर्म भोगनाश्यं  
प्रायश्चित्ताच्चनाश्यत्वे सति कर्मत्वात् भुक्त-भुज्यमान-  
कर्मवदित्यनुमानान्निर्णय इत्यपास्तम् । ज्ञानस्य प्राय-  
श्चित्ततुल्यत्वेनाप्रयोजकत्वात् श्रुतिबाधितत्वाच्च शब्द-  
बाधितनाशकानाश्यत्वस्योपाधित्वाच्च अल्पतप्रधानेन

(१) तज्जनकर्मस्वभावात् तपःप्रभावादेति ख० ।

कृतप्रधानेन चाङ्गापूर्वेण व्यभिचाराच्च तस्य प्रधान-  
यागादिनाश्यत्वात् । न च तस्यापि यागस्येव स्वर्ग-  
फलकत्वमिति तन्नाश्यत्वमेव अधिकृताधिकारेऽपि  
स्वर्गकामस्याधिकारात् अन्यथा निष्फलेऽप्रवृत्त्वेरिति  
वाच्यम् । स्वर्गफलत्वेऽङ्गत्वविरोधात् । प्रवृत्तिश्च फल-  
वद्यागर्थितया । तदुक्तम्, “प्रधाने रागादङ्गे वैधीति ।  
ननु “तावदेवास्य चिरं यावन् विमोक्षः अथ सम्प-  
त्यते कैवल्येन” इति श्रुतेः तावदेवास्योत्पन्नतत्त्व-  
ज्ञानस्य चिरं विलम्बः यावन्नोत्पन्नकर्मणोविमोक्षः  
अथ सम्पत्यते कैवल्येनेत्यच भोगेन क्षययित्वा इति  
शेषः । न च शेषे मानाभावः, सत्यपि विज्ञाने कर्मा-  
वस्थाने कृपसामर्थ्यस्य भोगस्यैव नाशकत्वेनाक्षेपादिति  
चेत् । न । तत्त्वज्ञाने सति तत्त्वज्ञानदशायां न भोक्षः  
किन्तु तदग्रिमक्षण इत्यार्थत्वेनाप्युपपत्तेः ।

यत्तु अकृतप्रधानाङ्गापूर्वाभिप्रायमेतत् “ज्ञानाग्निः  
सर्वकर्मणीत्यादि तेषां कार्याणां नाशकान्तराभावा-  
दिति । तत्र । प्रधानार्थितया कृपानां तदभावे तत्सा-  
मग्रसिङ्गेः तत्सत्त्वेऽपि सर्वकर्मपदस्य कर्मान्तरपरिग्रा-  
हकस्य सङ्गोचे मानाभावात् । यदपि भस्मसात्करणा-  
दिना फलाजनकत्वमुच्यते तत्त्वज्ञानात्कृतमपि विहितं

कर्म न फलायेति । तथा च श्रुतिः, तद्यथा “पुष्कर-  
पल्लाशेनापः श्निष्ठन्ते” इत्यादि । तद्यपि न । न हि  
भस्मसात्करणं द्वयश्चानुत्पत्तिरुच्यते । न च लक्षणा,  
मुख्ये वाधकाभावादिति । उच्यते । कर्मणो भोगना-  
श्यत्वेऽपि ज्ञानस्य कर्मनाशकत्वम् भोगस्य तत्त्वज्ञान-  
व्यापारत्वात् । न च भोगमाचस्यैव कर्मनाशे साम-  
र्थ्यात्तत्त्वज्ञानव्यभिचारः, कर्मप्रागभावासहवृत्तिकर्म-  
नाशे युगपत्कर्मभोगे वाऽव्यभिचारात् । अत एवानु-  
मानेनागमबाधाप्रयोजकत्वेन च श्रुतिवाक्यशेषे माना-  
भावः । उत्पन्नतत्त्वज्ञानस्यापवर्गविलम्बोपपादनार्थं  
उक्तरौत्या भोगस्यैवाक्षेपादिति, तदस्यापवर्गस्य परम-  
पुक्षवार्थस्य श्रुतिसिङ्गं कारणमनुमानमिति विविक्तम् ॥

इति श्रीमहामहोपाध्याय-श्रीगङ्गेशविरच्चिते<sup>(१)</sup> तत्त्व-  
चिन्तामणी अनुमानात्मा-द्वितीयखण्डे ईश्वरानुमानं ।

समाप्तच्च द्वितीयमनुमानखण्डं ॥

---

(१) श्रीगङ्गेशविरच्चित इति कचिंति-एस्तकपाठेन तत्त्वचिन्तामणि-  
प्रयोगे गङ्गेशेतिनाम्नेव गङ्गेशेतिनामसमानार्थकगङ्गेश्वरेतिनाम्नापि  
प्रसिद्ध आसौदिव्यहं समावयामौति ।

